
traite_amour_coran_francais_C6.indd   1 06/11/2016   19:32:20



traite_amour_coran_francais_C6.indd   2 06/11/2016   19:32:20



Traité de l’Amour dans le Coran



traite_amour_coran_francais_C6.indd   3 06/11/2016   19:32:20



traite_amour_coran_francais_C6.indd   4 06/11/2016   19:32:20



Docteur Ihsan BAADARANI
&

Nabegha BABILI

Traité
 del’Amour
 dansle Coran

L’Amour, c’est l’objectif initial et ultime de cet ouvrage :

« Oui à l’Amour, non à la haine et la guerre »

éditions aliHsaanéditions aliHsaan

traite_amour_coran_francais_C6.indd   5 06/11/2016   19:32:22



éditions aliHsaan
É D I T I O N ,  D I S T R I B U T I O N ,  L I B R A I R I E

www.alihsaan.net
ibaadarani@yahoo.com / alihsaan@alihsaan.net

0033 6 37 24 59 99

Directeur de l’édition
Oways Baadarani

Titre original : « Mawssou‘at al-Ḥubb fi-l-Qur’ân al-karîm »

Traduit de l’arabe par
Docteur Nabil AL-KHAYAT

Révisé par
Agnès Cazenave-Alkhaled

EE

Code français de la propriété intellectuelle (CPI)
Tous droits sont réservés pour tous pays

Le code de la propriété intellectuelle [CPI] (Loi du 1er juillet 1992) n’autorise, aux termes de 
l’article L. 122-5 alinéas 2° et 3° a), d’une part, que les « copies ou reproductions strictement 
réservées à l’usage privé du copiste et non destinées à une utilisation collective » et, d’autre 
part, que « les analyses et courtes citations justifiées par le caractère critique, polémique, 
pédagogique, scientifique ou d’information de l’œuvre à laquelle elles sont incorporées ».
« Toute représentation ou reproduction intégrale ou partielle faite sans le consentement de 
l’auteur ou de ses ayants droit ou ayants cause est illicite. Il en est de même pour la traduction, 
l’adaptation ou la transformation, l’arrangement ou la reproduction par un art ou un procédé 
quelconque ». (article L. 122-4 du CPI).
Cette représentation ou reproduction, par quelque procédé que ce soit, est une contrefaçon; 
et toute contrefaçon est un délit. La contrefaçon en France d’ouvrages publiés en France ou à 
l’étranger est punie de deux ans d’emprisonnement et de 1 50 000 Euros d’amende ». (article 
L. 335-2 du CPI).

c C

© Maquette et réalisation
Lettres d’Or : mail@lettresdor.fr / 06 73 560 461

© ihsan Baadarani – 2016
ISBN : 979-10-97075-00-2 / EAN : 9791097075002

Dépôt légal : 3e trimestre 2016

Lettres d’Or : mail@lettresdor.fr / 06 73 560 461

traite_amour_coran_francais_C6.indd   6 06/11/2016   19:32:24




Au nom de Dieu,

le Tout-Miséricordieux, le Très-Miséricordieux

traite_amour_coran_francais_C6.indd   7 06/11/2016   19:32:24



traite_amour_coran_francais_C6.indd   8 06/11/2016   19:32:24



Dédicace

À ceux qui croient à l’amour divin

À ceux qui croient à l’amour pour les prophètes

À ceux qui croient à l’amour pour les croyants

À ceux qui croient en l’amour pour tous les humains

À ceux que « Dieu aime et qui L’aiment »

Nous dédions cette encyclopédie

Ihsan B.
Nabegha B.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   9 06/11/2016   19:32:24



traite_amour_coran_francais_C6.indd   10 06/11/2016   19:32:24



Traité de l’Am
our dans le Coran  Ê

  Introduction 


11

Avant-propos

Nous avons lu des dizaines de définitions de l’amour données 
par des exégètes, des lexicographes, des psychologues et surtout des 
mystiques ésotériques. Toutes ces définitions ne font qu’en expli-
quer les causes et les symptômes… Nous ne voulons absolument 
pas sous-estimer les compétences de ces experts, mais seulement 
montrer que l’amour est un mystère indéfinissable. Vous avez beau 
vouloir le cerner, c’est une mer profonde, plus vous y plongez, plus 
elle devient obscure.

Interrogeons un lecteur, ignorant ce que c’est que l’amour, de-
mandons-lui si toutes ces définitions l’ont aidé à connaître ce qu’il 
ignore. Interrogeons encore quelqu’un ayant subi le feu de l’amour, 
et demandons-lui si ces définitions l’ont aidé à le supporter… 
L’amour est l’amour, voilà tout. C’est un monde d’émotions, d’où 
notre incapacité à le définir par les mots, ce serait définir l’absolu 
par le limité !

Les chiffres des tableaux nous montrent combien est étroite la 
relation des 72 versets-clés de l’amour avec les objectifs généraux du 
Coran, qu’il s’agisse de l’ensemble des versets contextuels entrant 
directement dans les différents contextes des versets-clés de l’amour 
(986 versets, soit près du sixième des versets du Coran), ou de l’en-
semble des autres versets entrant dans d’autres contextes que ceux 
de l’amour (2 671 versets, soit plus du tiers des versets du Coran). 
Tout cela confirme la possibilité pour un lecteur « ayant du cœur » 
d’appréhender les objectifs généraux du Coran à partir des occur-
rences de n’importe quel mot-clé coranique.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   11 06/11/2016   19:32:25



traite_amour_coran_francais_C6.indd   12 06/11/2016   19:32:25



Traité de l’Am
our dans le Coran  Ê

  Introduction 


13

Introduction :

Qu’est-ce que l’amour ?

En tentant, dans la première partie de ce traité : (qu’Il aime et 
ils L’aiment), de définir l’amour à travers les manifestations de ses 
multiples états dans le Coran ; en lançant, dans la deuxième partie : 
(ceux que Dieu aime), un appel aux hommes à suivre l’exemple des 
équitables, des bel-agissants, et des s’en-remettants à Dieu ; en les 
mettant en garde, dans la troisième : (ceux que Dieu n’aime pas), de 
suivre l’exemple des agresseurs, des injustes, des orgueilleux ; enfin, 
en parlant, dans la quatrième, de : (ce que l’homme aime), nous 
avons tenu à redonner à l’amour la place qu’il doit occuper dans la 
vie des hommes, notamment parmi les croyants. Cette affaire peut 
sembler simple de prime abord, mais donner des théories est une 
chose et les mettre en application est tout autre chose.

A. – Définitions de l’amour chez les maîtres  
de l’éloquence et les soufis

Quiconque tente de donner des concepts peut être plus ou moins 
proche de la réalité des notions et des valeurs. Cela revient en fait 
à tracer des limites marquant le début et la fin de ce qu’il concep-
tualise. Ces limites peuvent être larges ou étroites et il peut avoir 
recours à des mots rapprochant le sens requis au lecteur ou au ré-
cepteur. Mais si ce stratège est valable dans plusieurs domaines, il 
ne l’est pas dans celui de l’amour dont personne ne sait par quoi il 
commence et comment il finit.

Nous avons lu des dizaines de définitions de l’amour, qui toutes 
ne font qu’expliquer les causes qui le motivent, les symptômes qui 
en prouvent l’existence et ses états qui peuvent diverger et conver-
ger. Nous ne voulons absolument pas sous-estimer les compétences 
des experts, mais seulement montrer que l’amour est un mystère in-

traite_amour_coran_francais_C6.indd   13 06/11/2016   19:32:25



Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI


14

définissable. Vous avez beau vouloir le cerner, c’est une mer pro-
fonde, plus vous y plongez, plus elle devient obscure. C’est un hori-
zon lointain à l’infini, aux yeux de l’amant. Si vous tentez d’en tracer 
les limites, il devient une prison sans portes ni fenêtres.

Le dénominateur commun de toutes ces définitions est cet état 
d’inconscience de soi, de négation du moi, de vie en son Dieu et de 
confirmation de son Dieu. Cela ne s’obtient que par la purification 
de l’âme et du cœur, par la renonciation aux vices et la quête des 
vertus, au point de voir se dissiper le voile des sens. Cela permettrait 
à celui qui aime d’ouvrir la porte de la sainteté pour voir ce qu’au-
cun n’a vu, entendre ce qu’aucun n’a entendu et savourer autant de 
vérités éblouissantes, absentes et lointaines, lesquelles ne sauraient 
être perçues par les cœurs des gens du commun. L’homme atteint et 
obtient un tel état lorsqu’il aime Dieu, s’en remet totalement à Lui, 
Lui soumet tout et ne demande d’aide qu’à Lui.

L’entité divine est pour lui la source sublime de toute vérité et de 
toute beauté dans ce monde. Elle est la lumière éclatante de tous les 
signes de bien et de perfection dans cet univers.

Interrogeons un lecteur, ignorant ce que c’est que l’amour, de-
mandons-lui si toutes ces définitions l’ont aidé à connaître ce qu’il 
ignore. Interrogeons encore quelqu’un ayant subi le feu de l’amour 
et demandons-lui si ces définitions l’ont aidé à le supporter, si elles 
ont permis à qui y réfléchit de se représenter ce qui emporte l’amant.

B. – L’amour est l’amour

L’amour est l’amour, voilà tout. L’amour est une lumière que 
seuls ceux qui aiment peuvent voir, un monde d’émotions dont on 
ne saurait mesurer ni début ni fin. D’où notre incapacité à le définir 
par les mots, ce serait définir l’absolu par le limité. C’est un monde 
de goût non gouverné par les sens, la raison ou la logique.

C’est ce que confirme un Hadîth de l’Envoyé de Dieu qui dit : 
« votre amour vous aveugle et vous assourdit ».

Disons que l’amour est à l’origine de tout mouvement et de toute 
action. Dieu créa les choses inertes, ensuite, il y inculqua cette force 
motrice et magnétique qu’est l’amour. Sans l’amour divin, le ma-
gnétisme de la terre n’aurait pu empêcher les corps d’être propulsés 
dans l’espace. Sans l’amour divin, il n’y aurait eu ni lois d’attraction 
cosmique ni forces de gravitation atomique. Sans l’amour divin, les 

traite_amour_coran_francais_C6.indd   14 06/11/2016   19:32:25



Traité de l’Am
our dans le Coran  Ê

  Introduction 


15

bourgeons n’auraient su s’attacher à leurs branches dans la tempête, 
comme les petits enfants se collent contre leurs mères dans la foule 
grouillante des marchés. C’est pourquoi, chaque fois que nous li-
sons les versets : « Dieu retient les cieux et la terre de se disloquer » 1 
et « Il retient le ciel de tomber sur la terre, sauf par sa permission » 2 
nous comprenons que c’est l’amour qui est l’outil divin de main-
tien et de conservation de ces galaxies, dont la consistance est ré-
affirmée par le verset : « Il n’appartient ni au soleil de rattraper la 
lune, ni à la nuit de devancer le jour, et chacun navigue dans son 
orbite » 3. Ainsi comprenons-nous ce que Dieu inspira aux grands 
soufis (mystiques musulmans), à savoir de considérer que l’amour 
est le nom le plus sublime de Dieu, nom qui tient les cœurs et les 
rend palpitants à tout moment.

Mais nous nous devons de nous arrêter sur un état d’amour par-
ticulier, à savoir l’amour des objets de désirs évoqué par le verset 14 
de la sourate La Famille de ‘Imrân : « L’amour des objets de désir 
(tels que) les femmes, les enfants, les quintaux thésaurisés d’or et 
d’argent, les chevaux de race, les troupeaux, le labour a été rendu 
séduisant aux yeux des hommes. Mais ce ne sont là que des jouis-
sances d’ici-bas ; et c’est chez Dieu que se trouve le beau retour » 4. 
Or, un tel amour n’est nullement celui que recèle le verset : « Dieu 
fera venir un peuple qu’Il aime et qui l’aime » 5.

Bon nombre d’intéressés à la question de l’amour font l’amalga-
me entre amour et caprice (ou désir de possession), les prenant pour 
des synonymes. Si l’on peut l’admettre chez les poètes, les hommes 
de lettres et les ermites, on ne saurait l’admettre chez les juristes et 
les ulémas qui sont les transmetteurs du Coran. Ceci dit, signalons 
un ouvrage de l’imâm Ibn Qayyim al-Jawziyya qui dit dans l’intro-
duction de son ouvrage Maḥabbatu-l-Llāh :

« Transcendance à Celui qui, sur cette terre, mène les cœurs 
comme il veut pour ce qu’il veut, grâce à son omnipotence. 
Transcendance à Celui qui conduit les vivants à faire ce pour quoi 
ils ont été créés, grâce à sa sagesse. Il en a multiplié les aspects et 

1.	 Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 41.
2.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 65.
3.	 Coran, sourate 36 : Yassin, v. 40.
4.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 14.
5.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 54.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   15 06/11/2016   19:32:25



Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI


16

les manifestations parmi ses créatures. Il les a diversifiés pour faire 
du bien-aimé la part destinée à celui qui l’aime, que son amour soit 
faux ou vrai. Ainsi y a-t-il ceux qui aiment le Très-Miséricordieux 
et d’autres qui aiment les idoles, ceux qui aiment le feu et ceux qui 
aiment la croix, ceux qui aiment la patrie ou les frères, ceux qui ai-
ment les femmes et ceux aiment les garçons, d’autres qui aiment 
l’argent, et d’autres la Foi, ceux qui aiment la musique et ceux qui 
aiment le Coran » 1.

Ce qui nous étonne d’abord dans le paragraphe ci-dessus, c’est le 
fait de voir l’imâm diviser l’amour en plusieurs parties. Pis encore, 
il assigne à Dieu cette division, alors que l’amour est un tout indi-
visible. Ses manifestations, ses états, ses niveaux peuvent être mul-
tiples, mais ils restent comme les grains d’un collier liés les uns aux 
autres par un fil, qui n’est que l’amour.

Ce qui retient notre attention, voire ce qui nous étonne, c’est le 
fait de voir l’imâm faire de l’amour des femmes et de l’argent deux 
états d’amour mis sur un pied d’égalité avec les autres, bien qu’ils 
entrent tous les deux dans celui de l’amour des objets de désirs, 
comme l’indique le verset 14 de la sourate La Famille de ‘Imrān. 
La différence entre l’amour et le désir de possession est pour-
tant grande, notamment en ce qui concerne le désir des femmes et 
l’engouement pour l’argent. Ces derniers sont plutôt des instincts 
auxquels on nous a recommandé de résister, voire peut-être qu’il 
convient de refouler. L’amour, quant à lui, fait partie d’une éthique 
que nous sommes chargés d’observer.

Et lui de poursuivre l’énumération des dix rangs d’amour : liai-
son, tendresse, emprise d’amour, amour foudre, affection, attache-
ment, passion, amour fou, adoration et intimité.

Il faut dire, d’un côté, que nous apprécions dans ce domaine le 
lexique mystique, notamment quand les adeptes du soufisme consi-
dèrent ces rangs plutôt comme des échelons et des états. En effet, les 
échelons comportent une hiérarchisation, contrairement aux états 
qui ne la comportent pas. De l’autre côté, ces dix rangs sont ceux de 
l’amour d’un serviteur de Dieu pour un autre serviteur, ou plutôt de 
l’amour d’une créature pour une autre créature, excepté l’adoration. 
Cela constitue un lieu commun ne faisant l’objet d’aucune contro-

1.	 Ibn Qayyim al-Jawziyya (691-751 hégire), Maḥabbatu-l-Lllâh (Amour de Dieu), qui 
nous dit dans l’introduction de cet ouvrage, , p. 55.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   16 06/11/2016   19:32:25



Traité de l’Am
our dans le Coran  Ê

  Introduction 


17

verse : « Des femmes dans la ville jasaient : l’épouse du grand in-
tendant a tenté de séduire son jeune serviteur ! Il l’a vraiment ren-
due éperdument amoureuse » 1.

Disons enfin que, dans ces rangs, manquent, si nous les consi-
dérons comme des états, des échelons d’amour que l’imâm a pas-
sés sous silence, tels que : (šawq) le désir fort de voir un bien-aimé 
absent, (wajd) l’amour mélancolique, (walah) la passion confinant 
l’adoration et (hu-yâm) la folle passion.

Voici des extraits puisés dans le livre Iḥyā’ ‘ulūm ad-dīn de Abou 
Hâmid al-Ghazâlî et dans d’autres ouvrages anciens contenant des 
propos d’amour que Dieu a inspirés à certains mystiques, selon cer-
tains ulémas :

« J’ai des serviteurs qui M’aiment et que J’aime, qui se rappellent 
de Moi et dont Je me rappelle. Si tu suis leur chemin, Je t’aimerai. 
Et le mystique s’interroge : quels en sont les signes distinctifs ? Il ré-
pond : – à la tombée de la nuit et au moment où chaque amant est 
seul avec sa bien-aimée, ceux-là se mettent debout pour M’appeler, 
utilisant des paroles qui sont Mes paroles. Ils se lamentent et 
pleurent, à genoux et prosternés. Je suis témoin de leurs endurances 
pour Moi, j’entends leurs plaintes d’amour pour Moi » 2.

C’était là un recueil de définitions de l’amour parmi les plus 
belles que les soufis ésotériques aient pu nous livrer. Mais leur beau-
té n’est rien à côté de la majesté des évocations de l’amour dans le 
Coran, notamment lorsqu’il s’agit de mettre en exergue ce que Dieu 
aime et ce qu’Il n’aime pas. Nous avons réservé à ces emplois du 
verbe aimer plus de la moitié de notre traité.

C. – Les évocations de l’amour dans le Coran

L’amour est l’une des constantes du Coran. Sa haute fréquence 
dans le texte coranique (82 fois) confirme ce constat. À bien en 
suivre les multiples occurrences, on constate un aspect variable 
dans sa connotation qu’il est difficile, voire impossible d’ignorer. 
En effet, son sens, voire sa définition, est d’abord fonction de son 
sujet. Si le sujet du verbe aimer est un homme, la connotation de 
l’amour peut être positive ou négative. Si son sujet est Dieu, (et 

1.	 Coran, sourate 12 : Joseph, v. 30.
2.	 Abou Hâmid al-Ghazâlî, Iḥyā’ ‘ulūm ad-dīn, t. 2, p. 203.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   17 06/11/2016   19:32:25



Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI


18

c’est le cas de la plupart de ses sens : (44 fois sur 84) sa connotation 
(aux formes affirmative et négative) atteint des états et des fins cora-
niques auxquels nous avons réservé deux des quatre parties du trai-
té de l’amour.

La définition de l’amour est également fonction de son objet. Il 
peut avoir une charge positive, lorsque l’amour vise des choses avec 
lesquelles on obtient l’agrément de Dieu, ou bien négative, quand 
il s’agit d’objets des désirs d’ici-bas (que nous aborderons dans la 
quatrième partie de ce traité). L’amour change de statut pour déno-
ter l’injustice, quand il s’agit d’aimer de prétendus égaux en dehors 
de Dieu. Si, enfin, l’objet du verbe aimer est un Dieu unique qui n’a 
point de semblable, l’amour prend une acception louable que nous 
traiterons lors de notre étude de versets-clés constituant le centre 
d’intérêt de la première partie du traité de l’amour dans le Coran.

Comme nous l’avons souligné à la fin de notre exposé des défini-
tions de l’amour chez les mystiques, les évocations de l’amour dans 
le Coran sont d’un autre registre et apportent un autre éclairage. Il 
nous suffit d’ores et déjà d’annoncer que l’action est le critère fonda-
mental de l’amour dans le Coran, et non pas la parole.

Regardons, en guise d’initiation, comment les exégètes inter-
prètent l’amour dans certains versets du Coran :

1. « (Ils) aiment ceux qui ont émigré vers eux » 1, où aimer si-
gnifie l’altruisme.

2. « Et ils donnent de la nourriture en dépit de son amour » 2, 
où amour signifie le manque, voire la pauvreté.

3. « Et une autre que vous aimez : un triomphe de Dieu et une 
conquête proche » 3, où aimer signifie bénéficier.

4. « Et vous aimez l’argent d’un amour débordant » 4, où aimer 
signifie l’attachement.

5. « Dieu fera venir un peuple qu’Il aime et qui l’aime » 5, où 
aimer signifie l’affection de Dieu, le Tout-Affectueux, pour les 
Hommes et l’obéissance et le culte de la part des Hommes envers 
Dieu, le Tout-Affectueux.

1.	 Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 9.
2.	 Coran, sourate 76 : L’Homme, v. 8.
3.	 Coran, sourate 61 : Le Rang, v. 13.
4.	 Coran, sourate 89 : L’Aube, v. 20.
5.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 54.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   18 06/11/2016   19:32:25



Première partie

Un peuple qu’Il aime et qui L’aime

traite_amour_coran_francais_C6.indd   19 06/11/2016   19:32:25



traite_amour_coran_francais_C6.indd   20 06/11/2016   19:32:25




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (1) U

n peuple qu’Il aim
e et qui L’aim

e 

21

Introduction

Nous avons puisé le titre de cette première partie de l’ouvrage 
de l’amour dans le verset 54 de la sourate La Table servie : « Vous 
qui croyez, quiconque parmi vous apostasierait, (qu’il sache 
que) Dieu fera venir un peuple qu’Il aime et qui L’aime, humble 
à l’égard des croyants, fier à l’égard des mécréants, combattant 
pour la cause de Dieu (faisant jihâd sur le chemin de Dieu) sans 
craindre le reproche de personne. Voilà la grâce de Dieu. Il l’ac-
corde à qui Il veut. Dieu est immense et omniscient » 1.

Le choix de ce verset tient à la répétition deux fois du verbe aimer 
instituant entre l’amour de Dieu et l’amour de ce peuple une rela-
tion de voisinage et de mutualité résumant la thèse de ce traité. En 
effet, cette thèse consiste à faire la lumière sur une valeur universelle 
oubliée du Coran, à savoir que l’amour doit être à la base de la rela-
tion entre l’homme et son Seigneur, de la relation entre les croyants 
et de la relation entre tous les humains.

Cette étude porte essentiellement sur les évocations de ces états 
d’amour citées dans la dédicace, que nous trouverons dans un 
nombre restreint de versets-clés. Notons ici que l’amour de Dieu 
pour les croyants est à la base de ces états d’amour, comme c’est 
le cas de toutes les vertus dans le Coran. Elles sont inspirées des 
Attributs de Dieu. Apparu 84 fois dans le Coran, l’amour est l’une 
de ces vertus. Il est lié à la miséricorde, un des attributs de Dieu le 
plus fréquemment cité : (326 fois) après l’omniscience (768 fois).

Première constante coranique

« Un peuple qu’Il aime et qui L’aime »

« Vous qui croyez, quiconque parmi vous apostasierait, (qu’il 
sache que) Dieu fera venir un peuple qu’Il aime et qui L’aime, 
humble à l’égard des croyants, fier à l’égard des mécréants, 

1.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 54.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   21 06/11/2016   19:32:25





22

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

faisant jihâd sur le chemin de Dieu sans craindre le reproche 
de personne. Voilà la grâce de Dieu. Il l’accorde à qui Il veut. 
Dieu est immense et omniscient » 1.

Ce verset intervient dans un contexte de proscription longue et 
détaillée (s’étalant sur huit versets : du verset 51 au verset 58) de 
la sympathie avec ceux qui ont tourné en dérision la religion de 
Dieu parmi les gens du Livre. Une telle sympathie est considérée 
ici comme une renonciation à la religion, justifiant que Dieu subs-
titue à ces sympathisants de l’ennemi un autre peuple, dont la pre-
mière vertu sera d’être aimé par Dieu et d’aimer Dieu, de combattre 
pour la cause de Dieu (faire jihâd sur le chemin de Dieu) et de ne 
craindre personne.

Comment pourrions-nous appréhender cette distinction de ma-
nière non tendancieuse ? Nous pouvons le faire en repérant trois 
éléments du texte du verset nous peignant la réalité de ce peuple 
aimant et aimé. Il y a d’abord cette double vertu des hommes de 
ce peuple d’être humbles, à l’égard de leurs frères croyants et fiers, 
face à ceux qui se moquent de leur religion. Il y a ensuite leur jihâd 
(combat) sur le chemin de Dieu, dont l’objectif principal est de 
tenir haut la vérité et non d’investir les pays des autres. Leur troi-
sième vertu vient comme une preuve de la deuxième : il s’agit de 
leur constance dans le soutien de la cause de la dignité et de la fidé-
lité, au point de ne point fléchir face aux reproches venant de la part 
de ceux habitués à changer de position en fonction du changement 
du rapport des forces.

Le Coran considère ces vertus chez ce peuple d’aimants et d’ai-
més comme une grâce que Dieu leur a accordée, parce qu’ils se dis-
tinguent des hypocrites qui ne peuvent tenir une position claire, en 
raison de la prédominance de l’humilité des intérêts chez eux sur 
leurs convictions et leurs comportements.

N’est-ce pas là un statut de distinction dont jouit l’amour dans 
le Coran, notamment par le fait qu’il relève des actions et non des 
paroles ? Il est donc normal que l’amour de Dieu pour les croyants 
vienne avant celui des croyants pour Dieu, car Son amour est avant 
tout une action, voire un ordre que nul ne saurait devancer. Ainsi 
pourrions-nous comprendre pourquoi dans un autre contexte co-

1.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 54.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   22 06/11/2016   19:32:26




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (1) U

n peuple qu’Il aim
e et qui L’aim

e 

23

ranique, celui de la satisfaction, (ridha), la satisfaction de Dieu pré-
cède celle des croyants :

« Voici venu le jour où leur sincérité sera profitable aux 
Véridiques. Ils auront des Jardins sous lesquels coulent des 
ruisseaux, où ils resteront, immortels, pour l’éternité. Dieu 
d’eux est satisfait et ils le sont de Lui. C’est le succès im-
mense » 1.
« Quant aux précurseurs, les tout-premiers parmi les émigrés 
(mecquois) et les partisans (médinois), et ceux qui les ont imi-
tés en bienfaisance, Dieu est satisfait d’eux et ils le sont de 
Lui. Il leur a ménagé des jardins arrosés par des fleuves ; ils y 
demeureront pour l’éternité. C’est le triomphe grandiose » 2.
« Les croyants qui ont effectué les bonnes actions sont les meil-
leurs des êtres vivants. Ils auront pour récompense, près de 
leur Seigneur, les jardins d’Eden arrosés par des fleuves, où ils 
resteront pour l’éternité. Dieu est satisfait d’eux et ils le sont 
de Lui. Ceci est (réservé) à celui qui craint son Seigneur » 3.

L’amour de Dieu pour l’homme se manifeste dans la prestance 
la plus belle avec laquelle Il l’a créé : « Certes, Nous avons créé 
l’Homme, en fait, dans la plus harmonieuse des formes » 4.

Et il se manifeste également dans l’honneur avec lequel Il traite 
les fils d’Adam. Il leur accorde de bonnes attributions parce qu’Il les 
a préférés à bon nombre de ses créatures : « Certes, nous avons ho-
noré les Fils d’Adam. Nous les avons portés sur la terre ferme et la 
mer. Nous leur avons accordé des aliments sains et Nous les avons 
grandement préférés à beaucoup de ceux que Nous avons créés » 5.

Son amour se manifeste surtout dans sa grâce donnée à ses servi-
teurs en leur prodiguant ses bienfaits évidents déployés sur la terre 
et dans nos âmes : « Il y a sur la terre des signes pour ceux ayant la 
certitude. Il en est dans vos âmes, ne l’apercevez-vous pas ? » 6.

Sa grâce est inscrite dans la création-même de l’univers :

1.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 119.
2.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 100.
3.	 Coran, sourate 98 : La Preuve, v. 7 et 8.
4.	 Coran, sourate 95 : Le Figuier, v. 4.
5.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 70.
6.	 Coran, sourate 51 : Les Vents disperseurs, v. 20-21.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   23 06/11/2016   19:32:26





24

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

« Dieu est celui qui a créé les cieux et la terre, qui a fait des-
cendre du ciel une eau par laquelle il fait pousser les fruits en 
guise de subsistance pour vous. Il vous a soumis les vaisseaux 
afin que ceux-ci, sur Son ordre, voguent sur la mer. Il vous a 
soumis les rivières. Il vous a soumis le soleil et la lune qui gra-
vitent. Il vous a soumis la nuit et le jour. Il vous a donné de 
tout ce que vous demandez. Si vous dénombrez les faveurs de 
Dieu, vous ne sauriez en faire le tour. Certes, l’Homme est très 
injuste et très ingrat » 1.

Ces versets ont été terminés par cette sentence (confirmée par 
plusieurs éléments de confirmation morphosyntaxiques) condam-
nant chez l’Homme son injustice et son ingratitude. Il est injuste 
vis-à-vis de soi-même et ingrat vis-à-vis de son Seigneur face aux 
innombrables bienfaits qu’Il lui a accordés.

Nous nous devons de nous arrêter sur un Hadîth du Prophète 
qui prouve combien Dieu aime ses créatures en leur dispensant ses 
multiples faveurs : « Aimez Dieu qui vous dispense ses multiples fa-
veurs pour vous nourrir » 2.

Deuxième constante coranique

Des semblables [à Dieu] qu’ils aiment comme 
ils aiment Dieu. Mais, ceux qui croient sont 

les plus ardents en l’amour de Dieu
Dieu dit dans la sourate La Vache : « Il est des hommes qui 

prennent, en dehors de Dieu, des idoles qu’ils aiment comme ils 
aiment Dieu. (Mais) ceux qui ont la Foi sont les plus ardents en 
l’amour de Dieu » 3.

Ce verset annonçant l’amour des croyants pour Dieu intervient 
dans un contexte de dénonciation d’un type de polythéisme qui 
amène des polythéistes à prendre, en dehors de Dieu, de prétendus 
égaux. Ce polythéisme se manifeste par un amour pour ces égaux 
équivalant à l’amour pour Dieu : « ils aiment comme ils aiment 
Dieu ». Cela n’est pas le cas pour les croyants qui croient en un seul 
Dieu et l’aiment avec une ardeur qui n’a rien d’égal dans tout autre 

1.	 Coran, sourate 14 : Abraham, v. 32-34.
2.	 Hadîth transmis par at-Tirmidhî et al-Hâkim.
3.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 165.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   24 06/11/2016   19:32:26




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (1) U

n peuple qu’Il aim
e et qui L’aim

e 

25

amour. On peut comprendre des deux versets qui suivent le verset 
des égaux que l’amour pour de prétendus égaux de Dieu découle de 
la dépendance des faibles d’esprit de leur Maîtres orgueilleux qui les 
ont égarés. En effet, le Coran considère l’amour des égaux comme 
une injustice pour laquelle Dieu leur demandera des comptes, aussi 
bien aux faibles qu’à leurs maîtres orgueilleux et ce, pour avoir ac-
cepté de commettre une telle injustice. Les deux derniers versets de 
cette scène coranique nous peignent combien les faibles regrettent 
cette dépendance d’un regret inutile parce qu’il leur est impossible 
de sortir du Feu :

« Parmi les hommes, il en est qui prennent, en dehors de 
Dieu, de (pseudo) égaux qu’ils aiment comme ils aiment 
Dieu. (Mais) ceux qui ont la Foi sont plus ardents en l’amour 
de Dieu. Lorsque ceux qui sont injustes verront le châtiment, 
ils se rendront compte que la force est toute à Dieu et que 
Dieu est sévère en son châtiment et lorsque ceux qui ont été 
suivis désavoueront ceux qui (les) ont suivis, et qu’ayant vu le 
châtiment (venir), ils rompront toute relation, alors ceux qui 
les suivaient diront : ah ! Si nous pouvions revenir (sur terre) 
pour les désavouer comme ils nous ont désavoués ! C’est ainsi 
que Dieu leur fera voir leurs actions comme autant de sources 
de regrets et jamais ils ne sortiront du feu ! » 1

Le verset de la sourate La Vache a également cette spécificité de 
la répétition deux fois du verbe aimer, laquelle établit une compa-
raison entre deux amours : le premier est erroné et perdant (parce 
qu’il s’agit d’un bien-aimé qui n’existe pas dans la réalité (et ne doit 
pas exister), alors que le deuxième est juste et gagnant (parce qu’il 
s’agit de Dieu qui existe réellement et doit exister). Nous y consta-
tons également la répétition trois fois du verbe suivre dans un 
contexte de dénonciation du polythéisme, car suivre dénote une dé-
pendance, voire une obéissance à des hommes qui ne doivent être 
ni suivis ni obéis. Égarés eux-mêmes, ils ne font qu’égarer les autres.

C’est pourquoi le verset de la sourate Le Repentir met les 
croyants en garde contre le fait d’aimer quelqu’un ou quelque chose 
plus qu’ils n’aiment Dieu, Son envoyé et le jihâd (combat) sur son 
chemin. S’ils le font, ils seront des pervers renonçant à leur Foi en 

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 165-167.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   25 06/11/2016   19:32:26





26

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Dieu, qui exige que l’amour de Dieu soit au-dessus de tout autre 
amour :

« Dis : si vos pères, vos fils, vos frères, vos épouses, votre 
clan, des biens que vous auriez acquis, un négoce que vous 
craindriez de voir péricliter et des demeures qui vous sont 
agréables, vous sont plus aimés que Dieu, son Prophète et un 
jihâd sur son chemin, attendez alors que Dieu fasse venir son 
ordre. Dieu n’aime pas les pervers » 1.

Nous pouvons comprendre de l’avertissement que comprend ce 
verset que l’amour de Dieu et de son Envoyé constitue une condi-
tion de plénitude de la Foi du croyant. Ceci est réaffirmé de ma-
nière explicite dans un Hadîth authentique du Prophète transmis 
avec plusieurs versions :

« Anas Ibn Mālik relate que le Prophète a dit : « Nul parmi vous 
n’est véritablement croyant que lorsqu’il aime Dieu et son Envoyé 
plus que tout autre et que lorsque tomber dans le feu lui serait pré-
férable au retour à la mécréance après que Dieu l’en a sauvé. Nul 
parmi vous n’est véritablement croyant que lorsqu’il m’aime plus 
que ses enfants, son père et tous les hommes » 2.

Nous terminons avec un Hadîth du Prophète 3 immortalisant 
une tradition prophétique en nous transmettant une prière du 
Prophète David dans laquelle sont présents tous les états d’amour 
découlant de l’amour de Dieu, en paroles et en actions :

« L’Envoyé de Dieu dit : Il y avait, parmi les prières de David, 
ceci : Dieu, je vous implore de me procurer votre amour, l’amour de 
ceux qui vous aiment et toute action qui me ferait parvenir à votre 
amour. Dieu, faites de votre amour la chose que j’aime plus que 
moi-même et plus que mes parents ».

1.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 24.
2.	 Hadîth authentique, selon les conditions d’authentification d’al-Boukhârî et de Muslim.
3.	 Hadîth authentifié par at-Tirmidhî, selon une version d’Abou ad-Dardâ’a.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   26 06/11/2016   19:32:26




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (1) U

n peuple qu’Il aim
e et qui L’aim

e 

27

Troisième constante coranique

Si vous aimez Dieu,  
suivez-moi pour que Dieu vous aime

Dieu dit dans la sourate La Famille de ‘Imrān : « Dis : si vous 
aimez Dieu, suivez-moi pour que Dieu vous aime et vous par-
donne vos péchés » 1.

Voici un troisième verset où le verbe aimer se répète deux fois 
dans un contexte de proscription de prendre en allégeance des 
mécréants en dehors des croyants. Cette proscription s’accom-
pagne de menace par Dieu de désavouer ceux qui le font : « Que les 
Croyants ne prennent pas en allégeance les mécréants en dehors 
des croyants. Quiconque le fera n’appartiendra en rien à Dieu » 2.

Cette proscription et cette menace sont renforcées par une in-
sistance sur l’omniscience de Dieu qui sait ce qu’il y a dans nos poi-
trines autant que ce qu’il y a dans les cieux et sur la terre. De cette 
omniscience vient la présentation, le jour de la résurrection, dans 
des livres, des actions faites par chacun :

« Dis : que vous celiez ou que vous divulguiez ce qui est en vos 
poitrines, Dieu le connaît : il connaît ce qui est dans les cieux 
et sur la terre. Dieu, sur toute chose, est omnipotent. Le jour 
où chaque âme retrouvera offert devant elle tout ce qu’elle 
aura fait de bien et tout ce qu’elle aura fait de mal… » 3

C’est dans ce contexte qu’intervient le verset 31 commencé 
(comme c’est le cas avant, pour le verset 30 et après, pour le verset 
32) par le verbe dire à l’impératif dis dénotant un ordre de Dieu à 
son Envoyé de communiquer aux croyants l’ordre de Dieu :

« Dis : si vous aimez Dieu, suivez-moi pour que Dieu vous 
aime et vous pardonne vos péchés. Dieu est Longanime 
(Tolérant) et Très-Miséricordieux » 4.

Si nous suivons de près la syntaxe du verset, nous constatons 
qu’il comporte une phrase complexe contenant trois propositions : 
la première est celle du verbe aimer (dans une première occurrence) 

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 31.
2.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 28.
3.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 29-30.
4.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 31.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   27 06/11/2016   19:32:26





28

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

ayant pour sujet les croyants et pour objet Dieu. Cette phrase est 
subordonnée à la deuxième phrase, celle du verbe suivre, ayant 
toujours les croyants pour sujet et l’Envoyé pour objet. Cette 2ème 
phrase est à son tour reliée à la troisième, celle du verbe aimer (dans 
une 2ème apparition) ayant pour sujet Dieu et pour objet les croyants. 
Cela veut dire que la suivance 1 al-ittibâ‘ est, en même temps, la 
conséquence, voire la rétribution par Dieu de la sincérité de l’amour 
des croyants pour Dieu et la cause de l’amour de Dieu pour eux :

Si vous aimez Dieu, suivez-moi
Suivez-moi pour que Dieu vous aime

Mais cet enchaînement ne s’arrête pas sur cette bonne rétribution 
de l’amour, il se poursuit, grâce à la conjonction de coordination 
et, pour passer au résultat de cette rétribution, à savoir le pardon 
des péchés. Cela nous livre une définition pragmatique de l’amour 
de Dieu qui consiste à pardonner les péchés. Et la fin du verset de 
confirmer cette conséquence, en annonçant l’immensité du pardon 
et de la miséricorde de Dieu :

Dieu vous aime et pardonne vos péchés
Dieu est Longanime (Tolérant) et Très-Miséricordieux

Il s’agit là d’un verset central qui se distingue, en plus de ce que 
nous avons ci-dessus signalé, par ce qui suit :

1.	 Le verbe aimer (ayant pour sujet les croyants) est interve-
nu cette fois-ci avant le verbe aimer dont Dieu est le sujet. 
Cette antériorité de l’amour des croyants ici s’explique par 
le contexte du verset, à savoir que l’amour de Dieu chez les 
croyants a comme contenu réel la suivance, au sens de l’obéis-
sance au Prophète.

2.	 En confirmation de l’ordre du verset 31, vient en tête du ver-
set suivant 32 le verbe dire à la forme impérative pour ordon-
ner au Prophète de définir cette suivance comme étant une 
obéissance à Dieu et à son Envoyé. Notons que le verset 32 se 

1.	 Nous nous sommes permis ce néologisme pour trouver un équivalent au terme 
islamique fréquemment utilisé ittibâ‘a, pour lui faire acquérir la bonne connotation du 
terme : observance et pour ne pas utiliser le terme de suivisme à mauvaise dénotation 
politique.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   28 06/11/2016   19:32:26




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (1) U

n peuple qu’Il aim
e et qui L’aim

e 

29

termine par ce rappel en guise de mise en garde : la désobéis-
sance signifierait la mécréance qui implique la négation de 
l’amour de Dieu qui ne saurait aimer des mécréants : « Dis : 
obéissez à Dieu et à son Envoyé. Si vous tournez le dos, Dieu 
n’aime pas les mécréants » 1.

3.	 Nous devons souligner une spécificité de l’amour dans les 
versets ci-dessus de la sourate La Famille de ‘Imrān, à sa-
voir que l’amour pour l’Envoyé de Dieu y est le centre d’in-
térêt, même si cet amour n’était pas expressément évoqué, 
pour maintenir la priorité donnée à l’amour de Dieu. Mais 
cet amour est évoqué, voire réaffirmé par son contenu pra-
tique, à savoir la suivance et l’obéissance.

C’est un sujet qui exige une étude spéciale dans un ouvrage indé-
pendant, c’est pourquoi nous nous contentons ici d’aborder, rapide-
ment, trois manifestations de l’amour pour le Prophète. Cet amour 
se manifeste d’abord par l’obéissance, puis par la suivance et enfin 
par le bon exemple.

A. – L’obéissance

Si le bien-aimé est Dieu, son amour doit s’accompagner de son 
culte. Si le bien-aimé est l’Envoyé, son amour doit s’accompagner 
de son obéissance. Recommander cette dernière apparaît dans plu-
sieurs endroits du Coran. Elle est seule à être recommandée dans le 
verset : « Et obéissez à l’Envoyé, peut-être vous sera-t-il fait misé-
ricorde » 2.

Mais elle est plus souvent recommandée accompagnée de 
l’obéissance à Dieu : « Obéissez à Dieu et obéissez à l’Envoyé, pre-
nez garde » 3. « Obéissez à Dieu et obéissez à l’Envoyé, peut-être 
vous sera-t-il fait miséricorde » 4. « Obéissez à Dieu et obéissez à 
son Envoyé ; et ne vous querellez pas » 5. Ce lien entre obéissance à 
Dieu et obéissance à son Envoyé est tout à fait logique.

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 32.
2.	 Coran, sourate 24 : La Lumière, v. 56.
3.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 92.
4.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 132.
5.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 46.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   29 06/11/2016   19:32:26





30

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Étant donné que cette obéissance est un comportement choisi 
par l’homme, il est normal qu’elle soit bien rétribuée et le Coran 
évoque à maintes reprises cette bonne rétribution :

a)	 « Si vous lui obéissez, vous serez guidé » 1, la bonne guidance 
étant le premier fruit de l’obéissance.

b)	 « Qui obéit à Dieu et à son Envoyé, Dieu le fera entrer dans 
des jardins » 2. Entrer dans le paradis est alors le deuxième 
fruit de l’obéissance.

c)	 « Obéissez à Dieu et obéissez à l’Envoyé, peut-être vous se-
ra-t-il fait miséricorde » 3, la miséricorde étant le troisième 
fruit de l’obéissance.

B. – La suivance

C’était là la première manifestation de l’amour des croyants pour 
l’Envoyé de Dieu, la deuxième manifestation en est la suivance, 
comme le confirmait le verset de la sourate La Famille de ‘Imrân : 
« si vous aimez Dieu, suivez-moi pour que Dieu vous aime » 4.

C. – Le bon exemple (modèle à suivre ou copie à imiter)

La troisième manifestation de l’amour des croyants pour le 
Prophète est le bon exemple que nous retrouvons dans le verset de 
la sourate Les Coalisés : « Vous avez dans l’Envoyé de Dieu est un 
bon exemple pour quiconque aspire à Dieu et au Jour dernier et 
invoque souvent Dieu » 5.

Ouswa hassana (le bon exemple) apparaît trois fois dans le 
coran. Son étymon est soigner, compatir et suivre. C’est au sens po-
sitif de la suivance qu’intervient le bon exemple dans le verset ci-
dessus concernant le Prophète Muḥammad. Dans les deux versets 
de la sourate L’Éprouvée, le bon exemple est incarné par Abraham 
et ses disciples dans leur désaveu du polythéisme et des polythéistes : 
« Vous avez un bon exemple en Abraham et en ceux qui ont cru 
avec lui quand ils dirent à leur peuple : nous vous désavouons et ce 

1.	 Coran, sourate 24 : La Lumière, v. 54.
2.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 13.
3.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 132.
4.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 31.
5.	 Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 21.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   30 06/11/2016   19:32:26




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (1) U

n peuple qu’Il aim
e et qui L’aim

e 

31

que vous adorez en dehors de Dieu » 1. « Vous avez en eux un bon 
exemple pour quiconque aspire à Dieu et au Jour dernier et in-
voque souvent Dieu » 2.

C’était là des versets du Livre souverain de Dieu nous incitant à 
aimer l’Envoyé de deux façons, par l’obéissance et la suivance. Dans 
la Sunna (Tradition du Prophète), on trouve un Hadîth qui nous in-
cite à éprouver pour le Prophète plus d’amour que pour un père ou 
un fils. Ce Hadîth est authentifié et relaté par la plupart des savants 
commentateurs de la Tradition prophétique : « Par Celui qui tient 
mon âme dans sa main, nul parmi vous n’est véritablement croyant 
que lorsqu’il m’aime plus que son père et son fils ».

Terminons cette recherche par un autre Hadith qui comprend 
trois états d’amour dans lequel le Prophète nous incite à aimer 
Dieu, et à l’aimer lui-même ainsi que sa famille :

« Aimez Dieu qui vous octroie de sa grâce, aimez-moi pour votre 
amour de Dieu et aimez ma famille (textuellement : les gens de ma 
maison) pour votre amour de moi » 3. L’expression « les gens de la 
maison du Prophète d’Allah » désigne tous ceux qui lui obéissent, 
le suivent ou le prennent en exemple, comme le prouve la parole de 
Dieu Tout-puissant s’adressant à Noé au sujet de son fils qui n’était 
pas croyant : « Ô Noé, ton fils n’est pas des tiens, lui répondit-Il, car 
ses œuvres sont celles d’un impie. Et ne me pose plus de questions 
sur un sujet que ta science n’embrasse pas ! Je te mets en garde afin 
que tu ne sois pas d’entre les ignorants » 4.

Quatrième constante coranique

« Ils aiment ceux qui ont émigré vers eux »
Le verset 9 de la sourate Le Rassemblement vantant l’amour de 

ceux installés à Médine (la Maison) et en la Foi, pour ceux qui ont 
émigré vers eux, intervient dans un contexte d’appel aux croyants 
à consacrer les butins, pris aux cités, à Dieu, à son Envoyé et à 
quatre catégories de pauvres, pour empêcher l’accumulation des 
biens parmi les riches : « Ce que Dieu a accordé comme prise à son 

1.	 Coran, sourate 60 : L’Éprouvée, v. 4.
2.	 Coran, sourate 60 : L’Éprouvée, v. 6.
3.	 Hadîth d’une chaîne d’authenticité bonne, relaté par plusieurs collectionneurs de 

traditions prophétiques, notamment at-Tirmidhî et al-Hâkim.
4.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 46.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   31 06/11/2016   19:32:26





32

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Envoyé sur les gens des cités, appartient à l’Envoyé, au proche, aux 
orphelins, aux pauvres et au voyageur en détresse, afin que cela ne 
soit point chose dévolue aux seuls riches parmi vous. Ce que l’En-
voyé vous donne, prenez-le et ce qu’il vous interdit, interdisez-le. 
Soyez pieux envers Dieu. Dieu est sévère en son châtiment » 1.

Cet appel est soutenu par un long éloge fait à ces pauvres : le fait 
qu’ils aient été chassés loin de leurs maisons et de leurs biens, le fait 
qu’ils cherchent la grâce et la satisfaction de Dieu, le fait qu’ils sou-
tiennent Dieu et son Envoyé, autant de vertus d’action (et non seu-
lement d’intention) qui les rend dignes de ce jugement de Dieu, 
selon lequel qu’ils sont des Véridiques : « (Ce butin appartient) aux 
pauvres émigrés qui ont été expulsés de leurs maisons et de leurs 
biens, étant en quête d’une grâce et d’une satisfaction de Dieu et 
soutenant Dieu et son Envoyé. Ceux-là sont les Véridiques » 2.

C’est ici qu’intervient le verset des Installés à Médine (la Maison) 
et en la Foi, consacrant un éloge plus long encore à ces Ançar-s (dis-
ciples médinois qui ont accueilli le Prophète et ses disciples mec-
quois), qui sont qualifiés non seulement comme ayant la Maison, 
mais également comme ayant la Foi. Leur amour pour les émi-
grés intervient aussitôt, accompagné par la négation chez eux de 
l’égoïsme et la confirmation de l’altruisme, et ce, en dépit de leur 
propre pauvreté. Cet altruisme constitue, à notre avis, la plus im-
portante manifestation concrète de l’amour des Ançar-s pour les 
Émigrés. Et le verset de s’achever par une sentence divine consa-
crant ces vertus par une annonce générale, à la fois explicite et im-
plicite, de la guérison des Ançar-s (et de tous ceux qui les suivent 
dans leur altruisme) de l’avarice de l’âme, ce qui les rend dignes du 
triomphe (dans la vie d’ici-bas et au Dernier Jour) :

« Ceux qui sont installés à la Maison (la Médine) et en la Foi, 
avant la venue des émigrés, aiment ceux qui ont émigré vers 
eux et ne trouvent dans leurs cœurs nulle envie pour ce qui a 
été donné à ces émigrés. À eux-mêmes ils les préfèrent, même 
si la pénurie existe chez eux. Ceux qui sont prémunis de l’ava-
rice de leur âme seront les triomphants » 3.

1.	 Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 7.
2.	 Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 8.
3.	 Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 9.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   32 06/11/2016   19:32:27




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (1) U

n peuple qu’Il aim
e et qui L’aim

e 

33

Ainsi la félicité de l’amour des croyants pour les croyants s’est-
elle concrétisée par l’action des Ançar-s qui ont ouvert non seule-
ment leurs portes, mais également leurs cœurs aux Émigrés, parta-
geant avec eux leurs biens, leurs marchés et leurs troupeaux. Ils ont 
mérité, par une telle générosité, cet éloge de Dieu, puis celui de son 
Prophète qui les a considérés comme ses bien-aimés les plus chers :

« Par Celui qui tient mon cœur dans sa Main, vous êtes mes 
bien-aimés les plus chers » 1.

Cet amour couronné d’altruisme découle d’une fraternité entre 
croyants confirmée de la façon la plus ferme par le verset de la sou-
rate Les Appartements intervenant dans le contexte de l’ordre donné 
par Dieu aux croyants de réconcilier des groupes en conflits les uns 
avec les autres et de conclure cette réconciliation avec piété pour 
mériter la miséricorde de Dieu : « Les croyants ne sauraient être 
que des frères. Réconciliez donc vos deux (groupes) frères et soyez 
pieux envers Dieu, peut-être vous sera-t-il fait miséricorde » 2.

Quant aux Hadîths du Prophète insistant sur l’importance de 
l’amour entre croyants, ils sont nombreux. Commençons par ce 
Hadîth saint mettant en exergue la place accordée par Dieu, au Jour 
dernier, à ceux qui s’aiment en Lui :

« Abou Hourayra dit que l’Envoyé de Dieu a dit : Dieu dira le 
Jour de la Résurrection : « Où sont ceux qui s’aiment en ma Majesté, 
pour que je les mette à l’ombre, le jour où il n’y aura d’ombre que la 
mienne ? » 3

Cette place éminente occupée par ceux qui s’aiment pour Dieu 
s’explique par un Hadîth au sens général qui met en exergue le sens 
de la philanthropie dans l’amour entre croyants et ce, en liant la Foi 
du croyant à sa volonté du bien pour les autres croyants, autant qu’il 
en souhaite pour lui :

« Anas Ibn Mâlik dit que le Prophète a dit : « Nul parmi vous 
n’est véritablement croyant que lorsqu’il aime le bien pour son 
frère, autant qu’il l’aime pour lui-même » 4.

1.	 Hadîth authentique relaté par plusieurs collectionneurs de traditions prophétiques, 
notamment al-Boukhârî et Mouslim.

2.	 Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 10.
3.	 Hadîth authentique transmis par Muslim et d’autres collectionneurs de traditions 

prophétiques.
4.	 Hadîth authentique relaté par al-Boukhârî et d’autres collectionneurs de traditions 

prophétiques.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   33 06/11/2016   19:32:27





34

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Voici une autre version du Hadîth d’Anas dans laquelle Abou 
Ya‘lâ 1 ajoute l’amour du voisin à celui du croyant ; considéré égale-
ment comme une des conditions de la Foi :

Anas Ibn Mâlik dit que le Prophète a dit : « Nul parmi vous n’est 
véritablement croyant que lorsqu’il aime le bien pour son frère et 
pour son voisin, autant qu’il l’aime pour lui-même » 2.

Citons enfin un Hadîth important, au sens général, mettant en 
exergue l’altruisme de l’amour du croyant pour autrui. Cet amour 
est seulement pour Dieu et non pour réaliser un intérêt quelconque : 
« Nul parmi vous n’est véritablement croyant que lorsqu’il aime au-
trui, rien que pour Dieu » 3.

Ainsi l’amour du croyant envers les croyants et les non-croyants 
signifie-t il altruisme, charité et philanthropie.

Cinquième constante coranique

Voilà que ceux-là, vous les aimez  
alors qu’ils ne vous aiment pas

Si les Hadîths du Prophète nous conseillent de faire ce que les 
théoriciens considèrent comme de l’idéalisme, le verset 119 de la 
sourate La Famille de ‘Imrān (quatrième verset où le verbe aimer se 
répète deux fois) nous transmet, même si c’était dans un contexte 
de reproche, une réalité concrète, à savoir l’amour des croyant pour 
des gens qui ne les aiment pas :

« Voici que vous les aimez, alors qu’ils ne vous aiment pas ; 
vous croyez au Livre dans sa totalité, alors que, quand ils vous 
rencontrent, ils disent : nous croyons, et que, se retrouvant 
seuls, de rage contre vous, ils se mordent les doigts. Dis : mou-
rez de rage ! Dieu connaît ce qu’il y a dans les cœurs » 4.

Ce verset met en exergue cet état d’amour chez les croyants pour 
certains hypocrites avec qui ils ont surtout des liens de parenté ou 
de voisinage. Mais ces hypocrites répondent par l’animosité à cette 
amitié. Remarquons ici comment la Foi de ces croyants apparaît 
en contiguïté avec l’amour, contrairement aux hypocrites chez qui 

1.	 Abou Ya‘lâ : célèbre collectionneur de traditions prophétiques.
2.	 Hadîth authentique, selon Hussayn Salîm Assad, Mousnad Abou Ya‘lâ, t. 5, p. 458.
3.	 Hadîth authentique relaté par Anas Ibn Mālik.
4.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 119.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   34 06/11/2016   19:32:27




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (1) U

n peuple qu’Il aim
e et qui L’aim

e 

35

la Foi ne dépasse pas leur langue, alors que leur cœur est plein de 
haine à l’égard des croyants, laquelle est incompatible avec la Foi :
Voilà que ceux-là vous les aimez… Vous croyez en tout le Livre. 

Ils ne vous aiment pas… Et quand ils vous rencontrent, 
ils disent : « nous croyons ».

Cette relation étroite entre Foi et amour est confirmée par un 
Hadîth connu qui fait de la Foi une condition à l’entrée au paradis, 
de l’amour une condition de la Foi et de la salutation par la paix, 
une preuve de la sincérité de cet amour :

« Par Celui Qui tient mon âme dans sa main, vous n’entrerez 
au paradis que lorsque vous serez croyants, et vous ne serez 
croyants que lorsque vous vous aimerez. Voulez-vous que je 
vous indique comment vous vous aimerez ? Répandez la paix 
parmi vous » 1.

Sixième constante coranique

Et Dieu vous fait aimer la Foi
Nous devons terminer cette étude de l’amour par un verset de 

la sourate Les Appartements qui a eu cette exclusivité de contenir 
la seule apparition du verbe habbaba (faire aimer) et son contraire 
karraha (faire détester) avec un seul sujet pour ces deux verbes : 
Dieu, et un seul objet du verbe faire aimer : la Foi, contre plusieurs 
objets du verbe faire détester : la mécréance, la perversité et la ré-
bellion. Les deux verbes contraires interviennent dans un contexte 
d’insistance sur le fait que la présence du Prophète parmi les musul-
mans semble le rendre enclin à satisfaire les maintes requêtes de ses 
disciples. Mais de peur de leur rendre l’observance de la Foi difficile, 
il ne peut les satisfaire. C’est dans ce contexte qu’intervient ce rappel 
par Dieu de sa volonté de leur éviter les peines en leur faisant aimer 
la Foi et détester la mécréance, la perversité et la désobéissance :

« Sachez que le Prophète est parmi vous. S’il vous obéit dans 
maintes affaires, vous serez dans la peine 2 du péché. Mais 

1.	 Hadîth transmis par six collectionneurs de traditions prophétiques, notamment 
Muslim.

2.	 Pour définir al-‘anat (la peine du péché) apparaissant dans ce verset : « S’il vous 
obéit dans maintes affaires, vous serez dans la peine du péché… », nous choisissons 
l’interprétation donnée par l’exégète al-Qurtubî : « … S’il s’empresse de faire ce que 

traite_amour_coran_francais_C6.indd   35 06/11/2016   19:32:27





36

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Dieu vous fait aimer la Foi et l’embellit en vos cœurs et vous 
fait détester la mécréance, la perversité et la désobéissance. 
Voilà les bien-guidés » 1.

Ce qui soutient cette tendance du Prophète à satisfaire les 
requêtes de ses disciples, c’est l’avant-dernier verset de la sourate 
Le Repentir soulignant la peine du Prophète de voir les croyants 
commettre du mal, comme l’une des marques de son amour pour 
eux :

« Il vous est venu un Envoyé (élu) parmi vous-mêmes, à qui 
pèse lourd de vous voir dans la peine, qui tient ardemment à 
votre bonheur, qui est clément et miséricordieux envers les 
croyants » 2.

Si le verbe aimer n’apparaît pas expressément, il se manifeste par 
quatre vertus du Prophète faisant l’objet de l’éloge de Dieu à son 
égard, à savoir son désir du bonheur des croyants, sa clémence, sa 
miséricorde, en plus de sa peine de les voir dans le mal.

À propos de la miséricorde, origine du message divin, Dieu n’a-
t-Il pas dit qu’Il avait envoyé Muḥammad par miséricorde pour les 
mondes ? : « Nous ne t’avons envoyé que par miséricorde pour les 
mondes ? » 3

Si le verset comporte une assignation de la miséricorde à Dieu, 
comme à son Prophète, cette réciprocité entraîne une extension, 
par la miséricorde, de la connotation de l’amour de Dieu envers 
ses serviteurs et ce, avant et après la réaffirmation de l’amour 
de son Prophète pour le monde ; Dieu ne s’est-Il pas assigné la 
miséricorde à Lui-même ? : « Votre Seigneur s’assigne à Lui-même 
la miséricorde ».

Dieu dit dans la sourate Les Troupeaux : « Quand viennent à 
toi ceux qui croient à nos signes, dis-leur : Salut sur vous. Votre 

vous réclamez, avant que les choses ne s’éclaircissent, vous serez dans la peine… al-
‘anat est le péché… il dénote également une situation de peine », Exégèse, al-Qurtubî, 
t. 16, p. 316.

1.	 Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 7.
2.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 128.
3.	 Coran, sourate 21 : Les Prophètes, v. 107.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   36 06/11/2016   19:32:27




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (1) U

n peuple qu’Il aim
e et qui L’aim

e 

37

Seigneur s’assigne à Lui-même la miséricorde : quiconque 
d’entre vous commet le mal par ignorance, puis se repent à Dieu 
et se corrige, sera admis en miséricorde, car Dieu est longanime 
(tolérant) et très-miséricordieux » 1.

X

1.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 54.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   37 06/11/2016   19:32:27



traite_amour_coran_francais_C6.indd   38 06/11/2016   19:32:27



Deuxième partie

Ceux que Dieu aime

traite_amour_coran_francais_C6.indd   39 06/11/2016   19:32:27



traite_amour_coran_francais_C6.indd   40 06/11/2016   19:32:27




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

41

Introduction

À parcourir attentivement le Coran, le lecteur ne peut que s’ar-
rêter devant ce qui ressemble à des oasis vertes et brillantes de vertu 
apparaissant dans les déserts sableux de la carence des hommes, où 
Dieu nous annonce l’existence d’espèces d’hommes qu’Il aime parce 
que jouissant de qualités qu’Il aime.

Ces hommes sont notamment : les pieux al-muttqoun, les bien-
faisants (bel-agissants) al-muhsnoun 1, les patients as-sâbiroun, les 
repentants at-tawâboun, les purificateurs d’eux-mêmes al-mutta-
tahroun, ou les purificateurs d’eux-mêmes en permanence al-mut-
tahiroun, les s’en-remettants à Lui al-mutawakiloun et ceux qui 
combattent pour sa cause.

Si nous définissons la bienfaisance chez les bienfaisants, la piété 
chez les pieux, la patience chez les patients, la remise à Dieu chez 
les s’en-remettants, chaque qualité à part, en passant en revue leurs 
fréquences dans le Coran, telles qu’elles y apparaissent, c’est pour 
mettre en évidence la convergence des objectifs généraux du Coran, 
voire leur harmonie, car, vous arriverez à percevoir ces objectifs à 
travers l’étude des sens de n’importe quel mot-clé ayant trait à ces 
vertus. En effet, ce que le Coran affirme, par la langue de l’amour de 
Dieu pour ses élus, il le confirme par les lexiques de soutien, de vic-
toire et de fin heureuse qu’Il leur accorde ici-bas et par une constel-
lation de mots de rétribution et de récompense qu’Il leur réserve au 
Dernier Jour.

Ainsi des dizaines de versets finissent-ils souvent par la même 
idée qui confirme la préférence de Dieu pour ces vertueux, expri-
mée de mille façons. Ceci constitue un exemple de l’inimitable per-
formance éthique du Coran, dans la mesure où toute une galaxie de 
mots-clés et de formules spécifiques (phrases ayant des résonances 
morphosyntaxiques et sémantiques presque identiques) apparais-
sait chaque fois où doit être confirmée cette préférence, voire cette 

1.	 Al-Ihsân, al-muhsinoun : la bienfaisance, les bienfaisants, le bel-agir, les bel-agissants.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   41 06/11/2016   19:32:27





42

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

élection de vertueux. Cette inimitabilité est soulignée dans le ver-
set de la sourate Les Femmes, par la négation de la discordance dans 
le Coran, et donc, par l’affirmation de sa concordance dans ses sen-
tences touchant à la valeur de toute chose : « Ne méditent-ils pas le 
Coran ? S’il venait d’un autre que Dieu, ils y trouveraient maintes 
discordances » 1.

Ce qui nous intéresse ici, c’est de savoir comment le Coran ré-
compense les vertus. En effet, une vertu n’est pas jugée seule, mais 
par rapport à la quasi-totalité, si ce n’est à la totalité des vertus aux-
quelles elle appartient et par lesquelles elle se réalise. Les vertus re-
présentent une seule famille dans le Coran. Les mots qui les sou-
lignent sont multiples, mais l’objectif est unique ; à savoir les prê-
cher et les exhorter, par tous les moyens du prêche et de l’exhorta-
tion. En effet, la piété, la bienfaisance, la patience, la purification, la 
repentance, la remise à Dieu ne sont que les membres louables de la 
famille du bien, de la bonne action et de la miséricorde, vertus pour 
lesquelles le Coran a été révélé, le Prophète a été envoyé, et avant lui, 
tous les prophètes.

Nous constaterons, dans cette brève étude, combien sont étroites 
les relations d’affinité, voire la corrélation entre ces vertus dues à 
leur proximité, voire à leur contiguïté fréquemment entretenues 
dans de multiples contextes coraniques. On constatera également 
ces corrélations à travers les substitutions de rôles qu’elles jouent 
grâce à leur apparition dans les mêmes environnements morpho-
syntaxiques et sémantiques, confirmant ainsi l’unité de l’éthique de 
ces vertus découlant d’ailleurs de l’unité de Celui qui les a faites chez 
les hommes sur terre. Nous remarquerons enfin que ces vertus sont 
pour la plupart des attributs de Dieu.

D’autre part, quiconque observe la trame de ces vertus ne peut 
que déceler l’émergence d’un fils conducteur liant tous ces mots-
clés coraniques, à savoir l’action. En effet, la piété est une action, 
la remise à Dieu est une action, l’équité est une action, et à la tête 
de toutes ces actions se trouve la croyance (la Foi) à quoi sont liées 
ces vertus, comme le sont les branches au tronc de l’arbre. C’est là 
que réside la fertilité des fruits de ces vertus dans la vie d’ici-bas et 
le bien de leur rétribution au Dernier Jour. C’est pour leur action 

1.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 82.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   42 06/11/2016   19:32:27




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

43

que Dieu aime les croyants, sans elle leurs paroles ne seront que des 
mots extrêmement haïssables, comme le confirme le verset de la 
sourate le Rang : « Ô vous qui croyez, pourquoi dites-vous ce que 
vous ne faites pas ? Dieu déteste que vous disiez ce que vous ne 
faites pas » 1.

Commençons par l’étude des significations de l’amour de Dieu 
pour les pieux.

Première constante coranique

Certes, Dieu aime les pieux
L’amour de Dieu pour les pieux 2 est affirmé et réaffirmé à la fin 

de versets. D’abord dans la sourate La Famille de ‘Imrān : « Mais 
si ! Quiconque s’acquitte de son engagement et fait œuvre de piété 
(sera récompensé), Dieu aime les pieux » 3 ; puis deux fois dans la 
sourate Le Repentir, la première : « Exception faite pour ceux des 
associateurs avec qui vous avez conclu un pacte, et qui l’ont res-
pecté à la lettre sans jamais soutenir personne contre vous ; hono-
rez alors pleinement leur pacte pour la durée de leur engagement, 
car Dieu aime les pieux » 4 ; et enfin la deuxième fois : « Comment 
pourrait-il y avoir pour les associateurs un pacte admis par Dieu 
et son Envoyé excepté pour ceux avec qui vous avez conclu un 
pacte près de la Mosquée sacrée ? Tant qu’ils agiront correctement 
à votre égard, agissez correctement envers eux, car Dieu aime les 
pieux » 5.

À bien lire les trois versets, on constate qu’ils insistent sur l’im-
portance du respect par le croyant de ses engagements. Le verbe 
‘âhada (conclure un pacte) et son nom d’action ‘ahd (pacte) y sont 
apparus cinq fois, dont trois pour le verbe et deux pour le nom. Tout 
un lexique de respect y est utilisé : s’acquitter 6, honorer 7 et agir cor-
rectement 8.

1.	 Coran, sourate 61 : Le Rang, v. 2-3.
2.	 Le qualificatif de pieux est l’une des traductions de mouttaqîn, c’est-à-dire ceux dont 

les œuvres pieuses les prémunissent contre le châtiment de Dieu.
3.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 76.
4.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 4. 
5.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 7.
6.	 Dans le verset, sourate La Famille de ‘Imrân.
7.	 Dans le verset 4 de la sourate Le Repentir.
8.	 Dans le verset 7 de la sourate Le Repentir.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   43 06/11/2016   19:32:27





44

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Le contexte du respect des engagements est général, en cas de 
paix, dans le verset de la sourate La Famille de ‘Imrān. Il concerne 
surtout la nécessité de rendre les dépôts à leurs propriétaires, qu’ils 
soient croyants ou non. Le verset comporte une dénonciation du 
manquement par certains gens du Livre à leurs engagements de 
rendre leurs dépôts aux païens. Remarquons comment le Coran 
considère de tels propos comme mensongers proférés en connais-
sance de cause dans le verset précédent : « Parmi les Gens du Livre, 
il en est auxquels tu peux confier un quintal et qui te le rendront. 
Il en est d’autres qui, si tu leur confies un dinar, ne te le rendront 
qu’après une longue insistance de ta part. C’est parce qu’ils ont dé-
crété n’avoir aucun devoir envers des illettrés qui profèrent sciem-
ment des mensonges sur Dieu » 1.

Ce qui importe dans le verset de l’amour de Dieu pour les pieux 
de la sourate La Famille de ‘Imrān, c’est la conjonction du respect 
des engagements et de l’œuvre de piété qui veut dire que ce respect 
fait partie de la piété et que Dieu aime les pieux parce qu’ils res-
pectent leurs engagements : « Quiconque s’acquitte de son engage-
ment et fait œuvre de piété, qu’il sache que Dieu aime les pieux » 2.

Les deux versets qui finissent sur le respect des promesses dans la 
sourate Le Repentir interviennent au contraire dans un contexte de 
guerre. Dieu y ordonne néanmoins de remplir le pacte conclu avec 
les mécréants. Cela veut dire que Dieu aime les pieux parce qu’ils 
honorent pleinement leurs pactes et agissent correctement, même 
en cas de guerre : « Honorez pleinement leur pacte pour la durée 
de leur engagement » 3. « Tant qu’ils agissent correctement à votre 
égard, agissez correctement envers eux » 4.

La piété taqwa (piété) vient du radical : waqaya (au sens de re-
pousser), selon l’étymologiste Ibn Fâriss dans ses al-Maqâ-îs : « W, 
Q et Y est un seul mot qui signifie repousser une chose au moyen 
d’une autre chose… Ittaqî-l-Lâh (faites entre Dieu et vous une pro-
tection) contre sa colère et contre son châtiment » 5.

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 75.
2.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 76.
3.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 4.
4.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 7.
5.	 D’où la difficulté de traduire en français les différentes occurrences de ce mot-clé 

coranique de haute fréquence : 229 fois. Jacques Berque a proposé le verbe se prémunir 
envers Dieu, pour le verbe et ceux qui se prémunissent envers Dieu pour le nom 

traite_amour_coran_francais_C6.indd   44 06/11/2016   19:32:27




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

45

On retrouve cet étymon de protection dans seize occurrences de 
ses dérivés directs dont treize du verbe waqaya (protéger) apparu 
cinq fois au passé composé, comme c’est le cas dans deux versets 
des sourates [Le Mont] At-Tour et La Fumée : « Il nous a protégés 
waqana du tourment du Souffle Torride » 1. « Il les a protégés wa-
qahoum du tourment de la Géhenne » 2, deux occurrences au pré-
sent de la voix passive youqa : « Ceux qui se protègent de la ladrerie 
de leurs âmes, ceux-là sont les gagnants » 3. Et six environ à l’im-
pératif : « Et protège-nous du tourment du Feu » 4. « Et protège-
les du tourment de la Géhenne » 5. « Protège-les des mauvaises ac-
tions ; car celui que tu auras protégé fera ce jour-là l’objet de ta 
miséricorde » 6. Quant à son nom d’agent wâq, il apparaît trois fois 
dans les sourates Le Tonnerre et Pardonneur : « Ils n’ont pas contre 
Dieu de protecteur » 7.

C’est également dans ce sens originel de protection qu’in-
terviennent certaines occurrences de la forme verbale ittaqa : 
« Protégez-vous du Feu préparé pour les mécréants » 8.

Mais la quasi-totalité des acceptions de ce mot-clé (219 sur un 
total de 235 occurences de ce mot) sont réparties sur trois formes : 
le verbe ittaqa (148 fois) le nom d’agent mouttaqin (49 fois + trois 
fois pour taqiy) et les deux noms d’actions : taqwa : 16 fois et tou-
qat 2 fois.

Ce qui attire l’attention dans les acceptions de ce mot coranique, 
c’est la haute fréquence de son impératif dans le Coran (79 fois) dont 
la majorité des occurrences sont intervenues dans divers contextes 
d’édification. Nous en avons choisi comme exemple le verset de la 
sourate Les Femmes qui met en évidence la récurrence d’une telle 

d’agent, contre une traduction plus simple et plus proche de l’esprit français choisie 
par Blachère : être pieux pour le verbe et pieux pour le nom d’agent. Nous avons choisi 
la traduction simple et familière à celle plus exacte, mais un peu fantaisiste. Maqâ-is 
al-lougha, t. 6, p. 131.

1.	 Coran, sourate 52 : [Le Mont] At-Tour, v. 27.
2.	 Coran, sourate 44 : La Fumée, v. 56.
3.	 Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 9 ; et Coran, sourate 64 : La Duperie générale, 

v. 16.
4.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 201 ; et Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 16.
5.	 Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 7.
6.	 Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 9.
7.	 Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 34 ; et Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 21.
8.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 131.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   45 06/11/2016   19:32:28





46

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

recommandation dans les messages de Dieu : « Nous avons recom-
mandé à ceux qui ont reçu le Livre avant vous, et à vous-mêmes 
d’être pieux envers Dieu » 1.

Cet ordre de piété envers Dieu vient parfois accompagner de 
l’ordre d’obéissance aux envoyés de Dieu, lorsque ces derniers en-
tament leur mission de communiquer le message divin : « Je suis 
venu à vous avec un signe de votre Seigneur. Soyez pieux envers 
Dieu et obéissez-moi » 2.

La sourate Les Poètes s’est distinguée par la répétition huit fois 
de cet ordre double : « Soyez pieux envers Dieu et obéissez-moi » 3.

Les contextes de l’ordonnance de la piété sont nombreux. Nous 
nous contentons, dans ce bref rappel, de ceux qui mettent en 
exergue les raisons justifiant un tel amour de Dieu pour les pieux. 
Commençons par le verset 102 de la sourate La Famille de ‘Imrān, 
très connu justement pour son insistance sur la piété accompagnée 
d’une insistance pareille sur la remise à Dieu, toute la vie jusqu’à la 
mort :

« Vous qui croyez, soyez pieux envers Dieu, d’une piété véri-
table et tenez à ne mourir que remis à Lui » 4.

Vient ensuite le verset 10 de la sourate Les Appartements, non 
moins célèbre que celui du verset ci-dessus. Ce verset est caractérisé 
par le rapprochement entre l’ordre de la piété et le souhait d’obtenir 
la miséricorde et ce, dans un contexte particulier qui est la récon-
ciliation entre croyants en conflit. Ce verset constitue l’un de trois 
versets marqués par cette contiguïté entre piété et miséricorde :

« Les croyants sont certainement des frères ; conciliez donc 
vos frères et soyez pieux envers Dieu. Peut-être la miséricorde 
vous sera-t-elle accordée » 5.

Mais le verset de la bonté dans la sourate La Vache s’est distin-
gué des autres versets du Coran par une définition générale et prag-
matique de la piété contenant onze qualités d’excellence qui ne sau-
raient être réunies que chez les vrais pieux :

1.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 131.
2.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 50.
3.	 Coran, sourate 26 : Les Poètes, v. 108,110, 126, 131, 144, 150, 163 et 179.
4.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 102.
5.	 Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 10.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   46 06/11/2016   19:32:28




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

47

« La bonté vraie ne consiste point à tourner vos faces du côté 
de l’Orient et de l’Occident, mais à croire en Dieu et au Jour 
dernier, aux Anges, au Livre, aux prophètes, à donner de 
l’argent – en dépit de sa cupidité – aux proches, aux orphe-
lins, aux pauvres, au voyageur en détresse, aux mendiants et 
à affranchir des esclaves, à accomplir la prière, à donner l’au-
mône, à remplir ses engagements, à faire preuve de patience 
dans la pauvreté, dans la maladie et dans la guerre. Ceux-là 
sont les véridiques et les pieux » 1.

Notons, en tête de ces onze qualités d’excellence, cinq relatives à 
la Foi (en Dieu, au Jour dernier, aux Anges, aux Livres révélés, aux 
prophètes), suivies par trois autres consistant en actions cultuelles 
(aumônes facultative et obligatoire et la prière mise entre les deux), 
puis par deux vertus à caractère social (fidélité et patience). Et le 
verset de se terminer par une qualité couronnant le tout : la sincéri-
té çidq de ces excellents, citée en guise de premier témoignage divin 
appuyé par le deuxième, final, consacrant la bonté vraie comme 
étant la piété de ces pieux.

La consécration de la piété ne saurait s’arrêter là, cette quali-
té est requise pour la réception du Livre de Dieu révélé pour gui-
der les pieux :

« Voici le Livre (dont la véracité) ne fait pas de doute. Il est 
une guidance pour les pieux » 2.

En plus de son statut de guidance, il est également un clair ex-
posé à l’intention des hommes et une édification pour les pieux :

« Voici un clair exposé à l’intention des hommes, une gui-
dance et une édification pour les pieux » 3.

Dieu annonce trois fois dans trois fins de verset de son Livre 
Souverain qu’Il est avec les pieux : dans la fin du verset 194 de la 
sourate La Vache et dans la fin des versets 36 et 123 de la sourate Le 
Repentir : « Sachez bien que Dieu est avec les pieux ».

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 177.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 2.
3.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 138.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   47 06/11/2016   19:32:28





48

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Il annonce également dans la sourate L’Agenouillée qu’Il est 
le Protecteur des pieux : « Les injustes sont protecteurs les uns des 
autres et Dieu est le Protecteur des pieux » 1.

Il annonce trois fois également que la fin heureuse est aux 
pieux : « la fin heureuse est aux pieux » 2, comme elle est à la piété : 
« la fin heureuse est à la piété » 3.

La sourate Le Divorce, s’est distinguée par un rappel quatre 
fois des bienfaits accordés par Dieu aux pieux concernant leur vie 
d’Ici-bas et celle de l’Au-delà :

« À quiconque est pieux envers Dieu, Celui-ci donne une issue 
et lui accorde une récompense, par des voies sur lesquelles il 
ne comptait pas… À quiconque est pieux envers Dieu, Celui-
ci lui facilite la tâche… À quiconque est pieux envers Dieu, 
Celui-ci efface ses mauvaises actions et grossit sa rétribu-
tion » 4.

Concernant la vie dernière, la sourate L’Ornement, affirme 
que la vie dernière appartient aussi aux pieux : « Et la vie Dernière 
auprès de ton Seigneur est aux pieux » 5.

Plusieurs versets réaffirment cette vérité : les jardins de Délices 
sont à eux : « En vérité, appartiennent aux pieux, auprès de leur 
Seigneur, les jardins de Délice » 6 et le jardin sera rapproché à leur 
destination : « Le Jardin s’est rapproché à destination des pieux » 7. 
Il leur sera donné en héritage : « Voilà le Jardin que nous donnons 
en héritage à ceux qui sont pieux parmi nos serviteurs » 8.

Mieux encore, ce jardin est préparé rien que pour ceux-là : 
« Empressez-vous de gagner le pardon de votre Seigneur et un jar-
din aussi large que les cieux et la terre, préparé pour les pieux » 9.

Les chroniqueurs ont rapporté cette question posée par Omar 
Ibn al-Khattâb à Obayy Ibn Kaab sur la piété, sa réponse fut : 

1.	 Coran, sourate 45 : L’Agenouillée, v. 19.
2.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 128 ; Coran, sourate 28 : La Narration, v 83 ; et Coran, 

sourate 11 : Houd, v. 49.
3.	 Coran, sourate 20 : Taha, v. 132.
4.	 Coran, sourate 65 : Le Divorce, v. 2-5.
5.	 Coran, sourate 43 : L’Ornement, v. 35.
6.	 Coran, sourate 68 : Al-Qalam, v. 34.
7.	 Coran, sourate 26 : Les Poètes, v. 90.
8.	 Coran, sourate 19 : Marie, v. 63.
9.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 133.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   48 06/11/2016   19:32:28




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

49

« Avez-vous emprunté un chemin plein de chardons ? Omar répon-
dit : – oui. Obayy rétorque : qu’as-tu fait ? Et Omar de répondre : – 
j’ai relevé mes habits et pris mes précautions. Et Obayy de conclure : 
– c’est là la piété ».

r r r
Au sujet de l’amour de Dieu pour les bienfaisants muhsînî :

A. – Relations d’affinité entre piété et bienfaisance

Dans le texte coranique, on constate des relations d’affinité entre 
les vertus de piété et de bienfaisance, aussi bien sur l’axe syntagma-
tique que sur l’axe paradigmatique.

B. – Relations de proximité / complémentarité, d’affinité 
syntagmatique

Comme Dieu nous informe qu’Il est avec les pieux, il affirme qu’Il 
est également avec les bienfaisants, dans la sourate Les Abeilles : 
« Dieu est avec ceux qui sont pieux et avec les bienfaisants » 1.

C. – Relations d’interchangeabilité, d’affinité paradigmatique

Comme le Livre de Dieu est descendu en guidance aux pieux 
dans la sourate La Vache : « Voilà le Livre qui ne fait pas l’objet 
de doute, en guidance aux pieux » 2, il est descendu en guidance 
et bonne nouvelle aux bienfaisants dans la sourate Luqmân : « Alif 
Lām Mīm, ce sont là des versets du Livre Sage, en guidance et mi-
séricorde aux bel-agissants » 3.

Comme Dieu nous informe trois fois dans le Coran qu’Il est avec 
les pieux, Il le réaffirme intensément dans un seul verset à l’égard 
des bienfaisants : « En vérité, Dieu est, certes, avec les bel-agis-
sants » 4.

Arrêtons-nous sur des versets de la sourate Les Vents disperseurs 
qui nous expliquent cette relation d’affinité entre la piété et la bien-
faisance à travers une définition pragmatique de ce dernier : « Les 
pieux sont dans des jardins et des sources, prenant ce que Dieu 

1.	 Coran, sourate 27 : Les Abeilles, v. 128.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 2.
3.	 Coran, sourate 31 : Luqmân, v. 2-3.
4.	 Coran, sourate 29 : L’Araignée, v. 69.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   49 06/11/2016   19:32:28





50

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

leur a donné. Ils étaient avant des bienfaisants » 1. Interrogeons-
nous sur ceux qui étaient des bienfaisants : en quoi consistait leur 
bienfaisance et quelle relation y a-t-il entre bienfaisance et piété ? 
Les versets suivants nous donnent la réponse : « Ils dormaient peu 
de temps la nuit. À la prime aube, ils imploraient le pardon. De 
leurs biens, une part revenait au mendiant et à l’indigent » 2.

Deuxième constante coranique

Certes, Dieu aime les bienfaisants 3

L’amour de Dieu pour les « bel-agissants 4  » est affirmé et réaffir-
mé dans cinq fins de verset. Les contextes de l’amour de Dieu dans 
lesquels se trouvent ces cinq fins de versets sont multiples fixant la 
direction des dépenses, qu’il s’agisse du jihâd (où l’on sacrifie biens 
et âme pour la cause de Dieu) ou de l’aide aux autres, en situation 
de paix, de la piété dans la nutrition en général. Cette bienfaisance 
s’élargit pour comprendre, enfin, la bienséance à l’égard des non 
musulmans, même s’ils agissent mal.

Concernant la dépense, le verset célèbre 195 de la sourate La 
Vache intervient au milieu de versets appelant à combattre ceux qui 
combattent les musulmans, sans les agresser, car Dieu n’aime pas 
les agresseurs : « Combattez sur le chemin de Dieu ceux qui vous 
combattent. N’agressez pas. Dieu n’aime pas les agresseurs » 5. La 
particularité du verset 195 réside dans le fait qu’il considère l’abs-
tention de dépenser sur le chemin de Dieu comme une perte de 
l’âme (de la personne), alors que dépenser est une bienfaisance dont 

1.	 Coran, sourate 51 : Les Vents disperseurs, v. 15-16.
2.	 Coran, sourate 51 : Les Vents disperseurs, v. 17-19.
3.	 Le qualificatif de bel-agissants est une traduction inventée par Jacques Berque pour 

être plus proche de son équivalent arabe : mouhsinîn. Nous l’avons préféré à celle 
choisie par Régis Blachère : bienfaisants.

4.	 Mais ce néologisme de Jacques Berque valable pour bon nombre des occurrences de 
ahsana et de ses dérivés, ne l’est pas pour le verset 83 de la sourate 2 La Vache dont le 
contexte est de recommander de bien dire et non seulement d’agir bien (ou bellement, 
comme il le propose). Étant donné que les belles paroles ont une mauvaise connotation 
en français, il a dû traduire bien dire par : « Tenez à autrui un langage honnête » au lieu 
de traduire « dites du bien à l’encontre d’autrui ».

5.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 190.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   50 06/11/2016   19:32:28




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

51

Dieu aime les auteurs : « Faites dépense sur le chemin de Dieu… 
Agissez bellement ; Dieu aime les bienfaisants » 1.

Le domaine de l’action de la bienfaisance s’étend dans la sou-
rate La Famille de ‘Imrân pour devenir une éthique, un trait person-
nel, un état caractérisant les bienfaisants. Le verset 134 de cette sou-
rate intervient dans un contexte de proscription de l’usure (au mi-
lieu de longs versets traitant plusieurs questions relatives au combat 
de Ouhod) accompagné de l’ordre de Dieu enjoignant les croyant 
d’être pieux envers Dieu, de lui obéir, Lui et son Envoyé et de s’em-
presser de gagner son pardon et un jardin dont la largeur est celle 
des cieux et de la terre. Ce jardin est préparé pour les pieux qui 
jouissent de quatre vertus, notamment celle de dépenser dans toute 
circonstance renforcée par celles de dompter sa colère et de par-
donner les offenses des autres. Ainsi ces pieux vertueux méritent-ils 
l’éloge de Dieu, qui joint à leur propos la vertu de la bienfaisance à 
celle de la piété et qui déclare les aimer.

Notons ici la relation de voisinage entre piété et bienfaisance 
qui se partagent place et importance en tant que morale aimée par 
Dieu : « Empressez-vous de gagner le pardon de votre Seigneur 
et un jardin aussi large que les cieux et la terre, préparé pour les 
pieux qui font dépense en temps de largesse et temps de dureté, 
qui domptent leur colère et pardonnent les offenses des Hommes. 
Dieu aime les bienfaisants » 2.

Si le verset de la sourate La Famille de ‘Imrân est général dans 
sa définition de la bienfaisance et dans sa justification de l’amour 
de Dieu pour ses auteurs, le verset relative à l’alimentation dans la 
sourate La Table servie n’est pas moindre dans son affirmation de 
l’amour de Dieu pour les bienfaisants, d’autant plus que la bien-
faisance y est accompagnée de la Foi apparue auparavant trois fois 
conjointement avec la bonne action et de la piété apparue trois fois, 
comme la Foi. Ainsi la bienfaisance est-elle une rencontre heureuse 
de ces trois états d’âme à vivre pendant cet acte vital, organique et 
banal qu’est l’alimentation : « Il n’est pas de grief à faire à ceux 
qui croient et qui accomplissent de bonnes actions pour ce qu’ils 
mangent, quand ils sont pieux, croient et accomplissent de bonnes 

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 195.
2.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 133-134.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   51 06/11/2016   19:32:28





52

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

actions, quand ils sont pieux et croient et quand ils sont pieux et 
bel-agissent, Dieu aime les bienfaisants » 1.

Nous retournons, encore une fois, à la sourate La Famille de 
‘Imrân où nous retrouvons, non loin du verset 133 une autre fin 
de verset annonçant l’amour de Dieu pour les bel-agissants. Le 
contexte est le même, celui du jihâd, mais l’accent y est mis sur la 
vertu de la patience dans ce combat, au sens de la consistance et de 
l’absence d’inertie, de faiblesse et d’humilité. De plus, on peut dire 
que l’amour de Dieu pour les bel-agissant, mettant en exergue leur 
performance morale, (et c’est de la bienfaisance pour Dieu), vient 
soutenir leur combativité corporelle, (et c’est de la patience, pour 
Dieu). En effet, la bonne rétribution de Dieu de la bienfaisance et 
de la patience dans la vie immédiate et dans la vie dernière, fait de la 
bienfaisance une patience et de la patience une bienfaisance, toutes 
les deux justifiant l’amour de Dieu, aussi bien pour les patients que 
les bienfaisants : « Combien de prophètes ont combattu ayant avec 
eux de nombreux disciples. Ceux-ci ne fléchirent point sous ce qui 
les atteignit sur le chemin de Dieu ; ils ne faiblirent et ne cédèrent 
point. Dieu aime les patients. Leur propos était : – Seigneur, par-
donne-nous nos péchés et nos excès de conduite. Affermis nos pas 
et secours-nous contre le peuple des mécréants. Dieu leur a donné 
la rétribution de la vie immédiate et la belle rétribution de la vie 
dernière. Dieu aime les bienfaisants » 2.

Et le domaine de l’action de la bienfaisance de s’étendre encore 
dans le verset 13 de la sourate La Table servie pour donner une di-
mension humaine à la morale du musulman, à savoir la nécessité de 
bien traiter les non musulmans, même ceux qui se comportent mal. 
En effet, même dans un contexte de dénonciation de leur impiété 
et de leur trahison, Dieu ordonne au Prophète le pardon à l’égard 
de certains Gens du Livre, car un tel pardon fait partie de la mo-
rale des bienfaisants : « C’est pour avoir rompu leur pacte que nous 
les maudîmes et rendîmes durs leurs cœurs. Ils détournent la pa-
role de son sens, oubliant une partie de l’Édification qui leur a été 
envoyée. Tu ne cesseras d’éventer quelque trahison de leur part, 

1.	 Coran, sourate 5 : La Table servie : v. 93.
2.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 146-148.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   52 06/11/2016   19:32:28




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

53

exception faite d’une poignée d’entre eux. Efface-le et pardonne-
leur. Dieu aime les bienfaisants » 1.

C’était là les contextes de l’amour de Dieu pour les bienfai-
sants. Le ihsan (la bienfaisance) est le nom d’action du verbe ahsana 
(bienfaisance). Tous les deux viennent du radical housn, nom d’ac-
tion du verbe hasouna, qui signifie, selon l’étymologiste Ibn Fâriss, 
et d’autres lexicographes, « le contraire de la laideur » 2.

Mais la charge sémantique courante de la bienfaisance lui fait 
porter le sens d’une beauté morale (bonne parole et bonne ac-
tion, qui se substitue à celui de la beauté physique et en fait, selon 
Ibn Mandhour, « le contraire de la mauvaiseté (le fait d’être mau-
vais) » 3 :

Ce radical consonantique et ses multiples dérivés : deux verbes 
ahsana (bien agir, bien faire) et hasouna (devenir beau), deux noms 
d’action : housn (beauté) et ihsân (la bienfaisance) et trois adjectifs : 
hasan, hasana, hasanât (bon, belles actions, bonnes actions) appa-
raissent 188 fois dans le Coran.

Ses acceptions dans le Coran interviennent comme une sublima-
tion islamique de la beauté physique, son sens originel, en beauté 
de parole et bonté d’action 4. Prenons quelques exemples qui expli-
citent cette sublimation :

En effet, la forme housn (le bien) vient comme le contraire de 
la forme soû’a (le mal) dans le verset de la sourate Les Fourmis : 
« Exception faite à ceux qui, ayant commis une injustice, ont, par 
la suite, substitué le bien au mal, (car) je suis Tout pardon et mi-
séricordieux » 5.

La forme individuelle hasana (bonne action) est le contraire de 
la forme sayyi’a (mauvaise action) dans le verset de la sourate La 
Narration : « Quiconque viendra avec un bel-agir aura une ré-
compense meilleure encore. Quant à ceux qui viendront avec une 

1.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 13.
2.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 2, p. 45.
3.	 Lissân al-‘Arab, t. 13, p. 114.
4.	 Il me semble qu’une sublimation pareille a eu lieu en français, laquelle expliquerait 

pourquoi bonté est très proche phonétiquement de beauté. Plus, si l’on a oublié 
la beauté d’une bonne action, on n’a pas fait de même concernant la beauté d’une 
(bonne) parole, qui devait, à l’origine, dénoter un sens positif.

5.	 Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 11.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   53 06/11/2016   19:32:28





54

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

mauvaise action, eh bien, ils ne seront rétribués qu’à la hauteur de 
la faute commise » 1.

La forme plurielle hasanât (bonnes actions) est le contraire 
de sayyi’ât (mauvaises actions) dans la sourate Houd : « Les 
bonnes actions dissipent les mauvaises… » 2, et dans la sourate La 
Différenciation : « Ceux-là, Dieu substitue à leurs mauvaises ac-
tions de belles » 3.

A. – Les deux degrés de la bienfaisance

La bienfaisance comporte donc deux degrés :
Une bienfaisance d’action, comme c’est le cas dans le verset de 

la sourate Le Voyage nocturne : « Si bellement vous agissez, c’est à 
votre avantage que vous aurez agi, et si vous agissez mal, ce sera 
contre vous-mêmes » 4, ainsi que dans le verset de la sourate Jonas : 
« Aux bienfaisants reviendra une très belle récompense, voire da-
vantage » 5, et dans le verset de la sourate L’Étoile : « pour rétribuer 
ceux qui ont fait du mal à la mesure de leurs actions. Quant aux 
bienfaisants, Il les rétribue de la meilleure manière » 6.

Et une bienfaisance de la belle parole, comme le recommande 
le verset de la sourate La Vache : « dites du bien aux hommes » 7.

La bienfaisance, selon le Prophète, est la sincérité d’action et la 
prise de conscience que Dieu contrôle cette action : « (la bienfai-
sance) c’est que tu adores Dieu comme si tu le voyais. Si tu ne le vois 
pas, Lui te voit ».

Dans cet exposé des acceptions de la bienfaisance dans le Coran, 
nous mettrons l’accent sur celles qui nous aident à bien comprendre 
l’amour de Dieu pour les bienfaisants. Mais nous devons commen-
cer par ces versets qui nous rappellent la bienfaisance de Dieu à 
l’égard de ses serviteurs. Il a d’ailleurs excellé dans toute création, à 
commencer par l’excellence de sa création de toute chose : « Qui a 
si bellement fait toute chose par Lui créée et a commencé la créa-

1.	 Coran, sourate 28 : La Narration, v. 84.
2.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 114.
3.	 Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 70.
4.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 7.
5.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 26.
6.	 Coran, sourate 53 : L’Étoile, v. 31.
7.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 83.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   54 06/11/2016   19:32:28




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

55

tion de l’homme à partir d’argile » 1. Sa création de l’homme fait 
partie de cette excellence : « Certes, Nous avons créé l’homme dans 
la plus harmonieuse des formes » 2. Cette excellence de Dieu dans la 
création est telle qu’elle suscite sa bénédiction de soi-même : « Nous 
l’instituâmes en une autre création. Béni soit Dieu, le meilleur des 
Créateurs » 3.

Cette excellence dans la création constitue une incarnation 
de l’excellence de ses attributs les plus beaux qui ont été qualifiés 
comme tels quatre fois dans le Coran, notamment le célèbre dernier 
verset de la sourate Le Rassemblement : « Il est Dieu, le Créateur, le 
Novateur, le Formateur. À Lui sont les plus beaux attributs… » 4, 
et l’avant-dernier verset de la sourate Le Voyage nocturne :

« Dis : invoquez Dieu ou invoquez le Tout-miséricordieux, 
sous quelque nom que vous L’invoquiez, c’est Lui qui a les 
plus beaux attributs » 5.

Fait partie encore de cette excellence sa révélation du Coran qua-
lifiée comme étant la plus belle parole : « Dieu a fait descendre la 
plus belle parole, un livre harmonieux et concordant dont la lec-
ture donne des frissons à ceux qui craignent leur Seigneur » 6.

Ce Livre est sa chari‘a qualifiée de la plus belle dans la sourate La 
Nuit : « Celui qui donne, qui est pieux et déclare vraie la plus belle 
parole, à celui-ci nous faciliterons l’accès à la félicité. Celui qui est 
avare, empli de suffisance et qui déclare mensongère la plus belle 
parole, Nous l’acculerons au malheur » 7.

Cette plus belle parole est, dans un autre verset, sa parole dont 
Il nous ordonne de suivre ce qu’elle a de meilleur : « qui écoutent 
la parole et suivent ce qu’elle a de meilleur, ceux-là sont ceux que 
Dieu a guidés et ceux-là sont les doués d’esprit » 8.

La bienfaisance de Dieu est évoquée, dans sa généralité, par le 
peuple de Qârûn qui recommande à cet orgueilleux d’agir belle-
ment. Nous entendons par la généralité de la bienfaisance ici, le fait 

1.	 Coran, sourate 32 : La Prosternation, v. 7.
2.	 Coran, sourate 95 ; Le Figuier, v. 4.
3.	 Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 14.
4.	 Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 24.
5.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 110.
6.	 Coran, sourate 39 ; Les Groupes, v. 23.
7.	 Coran, sourate 92 : La Nuit, v. 5-10.
8.	 Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 18.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   55 06/11/2016   19:32:29





56

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

que son verbe n’a pas de complément d’objet rendant partiel ce bel-
agir général. Notons enfin, que la bienfaisance intervient ici comme 
l’antonyme de la corruption dont Dieu annonce ne pas aimer les 
auteurs, comme le verrons dans le résumé de la troisième partie de 
cette encyclopédie : « Sois bel-agissant, comme Dieu est bel-agis-
sant à ton égard. Ne répands pas la corruption sur la terre, Dieu 
n’aime pas les corrupteurs » 1.

Ce verset de la sourate La Narration nous fait passer de la bien-
faisance de Dieu déjà faite à celle de l’homme à faire, notamment 
dans cette épreuve en meilleures actions pour laquelle Dieu a créé 
la mort et la vie : « Qui a créé la Mort et la Vie pour éprouver le-
quel de vous serait meilleur en actions » 2. Il a même créé les cieux 
et la terre pour cette épreuve : « Qui a créé les cieux et la terre en six 
jours, son Trône étant sur les eaux, pour éprouver lequel de vous 
serait meilleur en actions » 3. Il a, enfin, fait de ce qui est sur la terre 
sa parure pour la réussite dans cette épreuve : « Nous avons fait de 
ce qui est sur la terre une parure pour elle pour éprouver lequel de 
vous est meilleur en actions » 4.

Dieu a fait de la récompense de la bienfaisance humaine d’ici-bas 
par une bienfaisance divine au Jour de la Résurrection, une règle gé-
nérale de sa juste mesure des actions : « La récompense de la bien-
faisance est-elle autre chose que la bienfaisance ? » 5.

Cette bienfaisance de Dieu dans la mesure des actions de ses ser-
viteurs comprend une récompense juste de la bienfaisance, avec un 
surcroît : « Aux bienfaisants revient une très belle récompense, 
voire davantage » 6. Ce bienfait dans la rétribution, et plus particu-
lièrement dans la pesée des actions par Dieu au Jour du Jugement, 
comprend des largesses dépassant le bienfait des œuvres du servi-
teur. « C’est à Dieu qu’appartient ce qu’il y a dans les cieux et sur la 
terre afin qu’Il rétribue les malfaisants en fonction de leurs actes et 
les vertueux de la meilleure manière » 7.

1.	 Coran, sourate 28 : La Narration, v. 77.
2.	 Coran, sourate 67 : La Royauté, v. 2.
3.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 7.
4.	 Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 7.
5.	 Coran, sourate 55 : Le Tout-Miséricordieux, v. 60.
6.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 26.
7.	 Coran, sourate 53 : L’Étoile, v. 31.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   56 06/11/2016   19:32:29




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

57

Ce surcroît de bienfaisance réservé aux bienfaisants dans l’au-
delà est une promesse qui trouva sa pareille donnée à la popula-
tion de la Cité s’ils avaient bel-agi en paroles et en actions : « Quand 
nous dîmes : entrez dans cette Cité et mangez d’où vous voudrez, 
en liesse ! Franchissez la porte prosternés et dites : Rémission, 
nous vous pardonnerons vos péchés et Nous donnerons davantage 
aux bienfaisants » 1.

Notons une particularité de la bienfaisance dans le Coran qui 
nous prépare à pressentir l’amour de Dieu pour les bienfaisants, à 
savoir l’éloge qui leur est fait dans une fin de verset huit fois pré-
sente dans le Coran, dont cinq dans la seule sourate Celles en rangs : 
« Ainsi récompensons-nous les bienfaisants » 2 ; « Et c’est ainsi que 
nous récompensons les bienfaisants » 3 et « Ainsi, en vérité, récom-
pensons-nous les bienfaisants » 4.

Les vertueux sont évoqués au masculin pluriel 30 fois dans le 
Coran pour parler des hommes comme des femmes. Comme c’est 
souvent le cas d’après les linguistes du monde entier, le masculin 
l’emporte sur le féminin. Le Coran a réservé un éloge spécial aux 
Femmes du Prophète dans une forme féminine : « Dieu a prépa-
ré à la faveur des bel-agissantes parmi vous une rétribution gran-
diose » 5.

Les bienfaisants (vertueux) sont englobés dans la miséricorde de 
Dieu mais ils ont en plus la particularité que cette miséricorde soit 
très proche d’eux. Dieu dit : « La miséricorde de Dieu est à la por-
tée des vertueux » 6.

De plus, la gêne, la difficulté et le malheur leur sont épargnés : 
« Ni à ceux qui ne trouvent point de quoi faire dépense s’ils sont 
bien intentionnés et obéissants à Dieu et à son Envoyé, nul re-
proche à l’encontre des bienfaisants » 7.

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 58.
2.	 Coran, sourate 37 : Les [Anges] en rangs, v. 110.
3.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 84 ; Coran, sourate 12 : Joseph, v. 22 ; Coran, 

sourate 28 : La Narration, v. 14.
4.	 Coran, sourate 37 : Les [Anges] en rangs, v. 80, 105, 121, 131 ; Coran, sourate 77 : Les 

Envoyées, v. 44.
5.	 Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 29.
6.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 56.
7.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 91.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   57 06/11/2016   19:32:29





58

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Nous terminons cette étude de l’amour de Dieu pour les bel-
agissants par une autre particularité, à savoir sa promesse de ne pas 
laisser perdre aux bienfaisants leur récompense. Cette promesse se 
répète huit fois dans cinq versets, avec les formulations suivantes :

« Nous ne laisserons pas se perdre la rétribution des bienfai-
sants » 1. « Dieu ne laissera point perdre la rétribution des bienfai-
sants » 2.

Le verset de la sourate La Caverne s’est distingué par la réunion 
exprimant la corrélation de la Foi, la bonne action et la bienfai-
sance : « Ceux qui ont cru et fait les bonnes actions, nous ne laisse-
rons pas perdre leur rétribution, (étant) bel-agissants » 3.

r r r
Au sujet de l’amour de Dieu pour les patients : 

Relations d’affinité entre bienfaisance et patience

Sans quitter la promesse de Dieu de ne pas laisser perdre aux 
bienfaisants leur rétribution, nous notons le lien établi entre la 
bienfaisance et la patience dans les versets des sourates Houd et 
Joseph, ainsi que son rapprochement avec la piété avant la patience 
dans le verset de la sourate La Famille de ‘Imrân : « Fais preuve de 
patience, Dieu, certes, ne laissera pas perdre la rétribution des 
bienfaisants » 4 ; « À quiconque est pieux et fait preuve de patience, 
Dieu, certes, ne laissera point perdre sa rétribution, (étant) 
bienfaisant » 5.

Nous avons déjà constaté l’annonce par Dieu de son amour pour 
les patients, non loin de son annonce de son amour pour les bien-
faisants dans deux fins de versets voisins de la sourate La Famille de 
‘Imrân : « Dieu aime les patients » 6 Dieu aime les bienfaisants » 7.

1.	 Coran, sourate 12 : Joseph, v. 56.
2.	 Coran, sourate 9 ; Le Repentir, v. 120.
3.	 Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 30.
4.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 115.
5.	 Coran, sourate 12 : Joseph, v. 90.
6.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 146.
7.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 148.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   58 06/11/2016   19:32:29




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

59

Troisième constante coranique

« Et Dieu aime les patients »
L’annonce de l’amour de Dieu pour les patients apparaît une 

seule fois dans le Coran à la fin du verset 146 de la sourate La Famille 
de ‘Imrân : « Combien de prophètes avec qui bien des disciples ont 
combattu. Ils ne fléchirent pas devant les épreuves subies sur le 
chemin de Dieu. Ils ne faiblirent pas. Ils ne renoncèrent pas. Dieu 
aime les patients » 1.

Nous avons déjà souligné dans cette partie de l’encyclopédie de 
l’amour la proximité de l’amour de Dieu pour les patients avec celui 
pour les bel-agissants à la fin du verset 148 de la même sourate et ce, 
dans un contexte d’éloge fait à la patience dans le combat des dis-
ciples des prophètes de tous temps et en tous lieux à côté de leurs 
prophètes : « Combien de prophètes avec qui bien des disciples ont 
combattu… »

Nous réaffirmons ici ce que nous avons déjà constaté, à savoir 
cette définition pragmatique de la patience consistant à nier, chez 
ces patients, ce qui est contraire à la patience : fléchissement, fai-
blesse et renonciation : « Ils ne fléchirent pas devant les épreuves su-
bies sur le chemin de Dieu. Ils ne faiblirent pas. Ils ne renoncèrent 
pas ». C’est comme si tous ceux qui n’ont pas ces trois défauts font 
partie des patients que Dieu aime : « Dieu aime les patients ».

On trouve une autre définition de la patience « par son 
contraire », à savoir l’affolement, dans le verset de la sourate d’Abra-
ham : « … Pour nous, s’affoler ou patienter reviennent au même ; 
il n’y a pour nous plus d’échappatoire » 2.

Cette impossibilité de l’échappatoire nous rappelle l’égalité de la 
patience et de l’impatience dans le verset de la sourate [Le Mont] 
At-Tour : « Brûlez-y ! Patientez ou ne patientez pas, c’est pareil, 
vous n’êtes rétribués que selon ce que vous avez fait » 3.

Mais la définition de la patience ne s’arrête pas à la seule néga-
tion de son contraire, elle s’étend à sa définition par l’affirmation 
de pareilles vertus louables, à savoir la fermeté des pieds, qui se 
substituent aux cœurs, chose que ces disciples réclamaient de Dieu 

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 146.
2.	 Coran, sourate 14 : Abraham, v. 21.
3.	 Coran, sourate 52 : [Le Mont] At-Tour, v. 16.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   59 06/11/2016   19:32:29





60

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

dans leur prière que Dieu qualifie de seul propos : « Leur seul pro-
pos était : Seigneur, pardonne-nous nos péchés et notre excès dans 
notre conduite Affermis nos pas et secours-nous contre le peuple 
des mécréants » 1.

Ce qui soutient cette définition de la patience par la fermeté, c’est 
la prière des soldats de David lors de leur bataille contre Goliath 
(Jâlout) et ses soldats : « Seigneur, verse en nous la patience, affer-
mis nos pas, et secours-nous contre le peuple des mécréants » 2.

Cette signification coranique constitue une sublimation du sens 
originel de sabara (patienter) qui est chez Ibn Fâriss : l’abstention 
de faire ce qui est blâmable : « çabara (ç, b, r) est (un radical) qui 
a trois sens : le premier est l’abstinence, le deuxième, ce qui est au-
dessus des choses, le troisième, une sorte de pierre. Le premier sens 
est l’abstinence ; c’est-à-dire s’abstenir de faire telle et telle chose » 3.

Cette définition succincte a été explicitée par Ibn Mandhour 
dans son Lissân al-‘Arab : « L’origine de la patience est l’abstinence, 
quiconque s’abstient de faire une chose patiente. (Le Prophète dit) 
dans le Hadîth du jeûne : (jeûne le mois de la patience)… On a ap-
pelé jeûne patience car elle constitue une abstinence de manger, de 
boire et de faire l’amour » 4.

Quel que soit le contexte dans lequel elle apparaît, la patience 
reste la patience, telle qu’elle se manifeste dans le Coran (104 fois). 
Dieu a réuni certains états d’âme dans le verset 177 et a qualifié de 
patients ceux qui en jouissent : « patients dans la pauvreté, dans la 
maladie et dans la guerre. Ceux-là sont les véridiques et sont les 
pieux » 5.

La patience, telle qu’elle est définie par al-Ghazâlî, est de deux 
sortes, corporelle, signifiant endurance et constance, incarnée sur-
tout par les travaux pénibles ou les actes cultuels. Elle peut être 
louable dans ce sens, à condition d’être conforme à la charia. Mais 
ce qui est pleinement louable, c’est la deuxième sorte, à savoir la pa-
tience morale qui signifie s’abstenir de suivre ses instincts et ses ca-
prices 6.

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 147.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 250.
3.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 4, p. 437.
4.	 Lissân al-‘Arab, t. 4, p. 437.
5.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 177.
6.	 al-Ghazâlî, Iḥyā’ ‘ulūm ad-dīn, t. 6, p. 66.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   60 06/11/2016   19:32:29




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

61

La chronologie des ordres adressés au Prophète dans le Coran 
classe à la quatrième place celui de patienter, le premier étant : lis, le 
deuxième : lève-toi, le troisième : avertis et le quatrième : patiente 1.

Ce qui retient l’attention dans les versets de la patience, c’est la 
proximité de celle-ci avec un certain nombre de vertus faisant l’ob-
jet de l’amour de Dieu pour ceux qui les observent. Nous avons déjà 
donné des exemples de ces relations, dans les chapitres de l’amour 
de Dieu pour les pieux et les bel-agissants et nous allons en donner 
d’autres dans ce qui suit :

A. – Corrélation entre la patience et la piété

En plus de ce que nous avons déjà signalé comme cas de corréla-
tion entre la patience et la piété, nous ajoutons une expression utili-
sée trois fois dans la seule sourate La Famille de ‘Imrân :

« Mais si vous êtes patients et pieux, leur intrigue ne vous 
nuira en rien » 2.
« Mais oui, si vous êtes patients et pieux, et ils vous arrivent 
à l’instant » 3.
« Mais si vous êtes patients et pieux, cela sera de la résolution 
face aux vicissitudes (de la vie) » 4.

Soulignons également cette intimité entre patience et piété au 
sujet de la fin heureuse (conséquences) des actions : « Fais preuve 
de patience, car la fin heureuse est aux pieux » 5.

B. – Corrélation entre la patience et la remise à Dieu

Notons, parmi les relations de corrélation qu’entretient la pa-
tience avec les autres vertus vantées par le Coran, celle, expressé-
ment annoncée, avec la remise à Dieu dans trois versets :

« Certes, nous serons patients face aux sévices que vous nous 
infligez. À Dieu doivent s’en remettre les s’en-remettants » 6.

1.	 Voir notre ouvrage : Le constant et le variable dans la Sunna et la Sîra, t. 2, p. 206.
2.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 120.
3.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 125.
4.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 186.
5.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 49.
6.	 Coran, sourate 14 : Abraham, v. 12.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   61 06/11/2016   19:32:29





62

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

« Ceux qui ont été patients et à leur Seigneur s’en sont 
remis » 1.

C. – Corrélation forte entre croyance, piété,  
bienfaisance et patience

1. – Au sein d’un verset

Le verset 10 de la sourate Les Groupes se distingue par le fait 
qu’il a réuni ensemble Foi, piété, bienfaisance et patience : « Dis : 
– Ô mes serviteurs qui croyez, soyez pieux envers votre Seigneur. 
Ceux qui ont bellement agi dans cette vie d’ici-bas auront une 
belle part. La terre de Dieu est vaste. Les patients recevront, certes, 
leur entière rétribution, sans compter » 2.

Ces relations de corrélation (de proximité, donc d’intimité), que 
nous avons déjà l’habitude de signaler, apportent la preuve irréfu-
table de la constance de l’amour de Dieu pour ceux qui jouissent de 
ces qualités d’excellence. Suivons dans la trame de ces relations la 
récurrence de certaines formules, notamment dans des fins de ver-
set intervenant dans les mêmes contextes d’éloge fait à l’égard de 
ceux qui en sont excellemment qualifiés :

2. – Dieu est avec les patients

Comme Dieu nous a informés, quatre fois, qu’Il est avec les pieux 
(nous nous y sommes arrêtés dans le chapitre de l’amour de Dieu 
pour les pieux), il nous assure, quatre fois également, qu’Il est avec 
les patients, trois fois dans le contexte du combat pour Sa cause :

« Vous qui croyez, recourez à la patience et à la prière ; Dieu 
est avec les patients » 3.
« Et obéissez à Dieu et à son Envoyé, ne vous querellez pas ; 
vous échouerez et vous perdrez votre souffle. Faites preuve de 
patience ; Dieu est avec les patients » 4.

1.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 42 ; et Coran, sourate 29 : L’Araignée, v. 59.
2.	 Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 10.
3.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 153.
4.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 46.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   62 06/11/2016   19:32:29




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

63

« Et s’il y a parmi vous cent patients, ils vaincront deux cents 
(mécréants) ; et s’ils sont mille, ils en vaincront deux mille, 
avec la permission de Dieu ; Dieu est avec les patients » 1.
« Que de fois, un groupe peu nombreux a vaincu un groupe 
beaucoup plus nombreux, avec la permission de Dieu ; Dieu 
est avec les patients » 2.

3. – Qualités de la récompense pour avoir été patient

Ce qui prouverait le mieux l’amour de Dieu pour les patients, 
c’est la meilleure récompense qu’Il leur réservera le jour de la ré-
surrection. Nous avons déjà vu ci-dessus comment ces patients re-
cevront leur récompense sans limites : « Les patients recevront, 
certes, leur entière rétribution, sans compter » 3. D’autres versets 
nous livrent des images de cette double récompense qu’ils recevront 
« pour avoir été patients » :

« Ceux-là recevront double récompense, pour avoir été pa-
tients » 4.
« Certes, je les récompense aujourd’hui, pour avoir été pa-
tients, en faisant d’eux les gagnants » 5.
« Ceux-là auront comme récompense le paradis, pour avoir 
été patients » 6.
« Il leur a donné jardin et soie en récompense, pour avoir été 
patients » 7.

4. – Récompenses exclusives aux patients

Nous ajoutons à ces récompenses exclusives dont seront dotés 
les patients, leur rétribution meilleure que ce qu’ils ont fait : « Nous 
donnerons, certes, aux patients une rétribution bien supérieure à 
leurs mérites » 8.

1.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 66.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 249.
3.	 Coran, sourate 39 : Les Groupes, v ; 10.
4.	 Coran, sourate 28 : La Narration, v. 54.
5.	 Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 111.
6.	 Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 75.
7.	 Coran, sourate 76 : L’Homme, v. 12.
8.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 96.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   63 06/11/2016   19:32:29





64

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

C’est parce qu’ils ont préféré la rétribution de Dieu dans la vie 
dernière à l’argent d’ici-bas. Ceci est affirmé et réaffirmé par ceux 
qui sont dotés de la science : « Malheur à vous, la rétribution de 
Dieu est meilleure pour qui croit et fait bonne action. Mais seuls 
les patients recevront une telle fortune » 1.

Pourraient-ils l’être autrement, alors qu’ils repoussent la mau-
vaise action par celle qui est meilleure ? : « Bonne et mauvaise 
œuvre ne sont pas égales. Repousse (la mauvaise) par une meil-
leure, c’est ainsi que celui qui te témoignait de l’hostilité devien-
dra comme un proche intime » 2.

Dans les récits des prophètes, le Coran ne manque pas de rendre 
hommage à cette vertu de la patience chez les prophètes, au point 
qu’ils en sont devenus le bon exemple et l’idéal :

5. – Patience de Job

Le nom de Job est tellement connu pour sa patience qu’il en est 
devenu une figure emblématique, notamment en ce qui concerne 
son aspect corporel, l’endurance de la maladie. On l’a universelle-
ment consacré comme l’incarnation de la patience. Le Coran men-
tionne son récit dans deux sourates :

« Souviens-toi de notre serviteur Job quand il appela son 
Seigneur : Satan m’a touché de peines et de tourments » 3.
« (Rappelle également) Job quand il appela son Seigneur : – 
Le mal m’a touché. Tu es Le Plus miséricordieux des miséri-
cordieux » 4.

Dans la sourate Çâd, le Coran rappelle, en guise d’hommage, 
cette vertu chez Job : « Nous le trouvâmes patient, quel serviteur 
excellent ! Il est, certes, très repentant » 5.

1.	 Coran, sourate 28 : La Narration, v. 80.
2.	 Coran, sourate 41 : Ont été détaillés, v. 34-35.
3.	 Coran, sourate 38 : Çâd, v. 41.
4.	 Coran, sourate 21 : Les Prophètes, v. 83.
5.	 Coran, sourate 38 : Çâd, v. 44.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   64 06/11/2016   19:32:29




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

65

6. – Patience de Jacob

Le Coran mentionne Jacob parmi ceux qui jouissent de la force 
et de la clairvoyance : « Souviens-toi de nos serviteurs Abraham, 
Job et Jacob, emplis de force et de clairvoyance » 1.

L’épreuve de se séparer de ses deux fils, Joseph et Benjamin, était 
pourtant dure. Mais sa Foi en Dieu l’a amené à dire après la dispari-
tion de son premier fils : « Douce patience, c’est à Dieu que l’on de-
mande de l’aide face à ce que vous racontez » 2, et à faire de même 
après celle de son deuxième fils : « Douce patience. Peut-être Dieu 
me les rendra-t il tous, Il est l’Omniscient et le Sage » 3.

La douce patience est celle exempte de toute affliction ou mé-
contentement, à l’abri de toute colère ou de désapprobation, emplie 
d’espérance dans la miséricorde de Dieu et de bonne attente de sa 
bienveillance et de son indulgence.

7. – Patience de Joseph

Nous allons nous arrêter sur deux aspects de la patience dans le 
récit de Joseph :

J Son premier aspect réside dans sa résistance aux tentations 
de celle dans la demeure de qui il était : « Celle dans la demeure de 
qui il était le tenta. Elle ferma les portes, et dit : Viens. Dieu m’en 
préserve, s’écria Joseph. Il est mon maître, il m’a fait bon accueil. 
Certes, les injustes ne sont point gagnants » 4.

J Son deuxième aspect réside dans sa préférence de l’endu-
rance de la prison aux égarements de la passion : « Seigneur, la pri-
son m’est plus aimable que ce à quoi elles m’invitent. Si tu ne dé-
tournes pas de moi leurs embûches, je leur céderai et serai parmi 
les ignorants » 5.

Ces deux aspects de la patience morale constituent, du point de 
vue de leur conséquence, une seule patience qui a tardé à être dési-
gnée par son nom, dans l’attente de sa proximité 6 de la piété, puis de 

1.	 Coran, sourate 38 : Çâd, v. 45.
2.	 Coran, sourate 12 : Joseph, v. 18.
3.	 Coran, sourate 12 : Joseph, v. 83.
4.	 Coran, sourate 12 : Joseph, v. 23.
5.	 Coran, sourate 12 : Joseph, v. 33.
6.	 Dans le verset 90.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   65 06/11/2016   19:32:29





66

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

la bienfaisance dans le contexte d’une double reconnaissance  1 pour 
Joseph et ses frères : « Ils dirent : n’est-ce pas toi, Joseph ? Il dit : Je 
suis Joseph et c’est mon frère. Dieu nous a accordé sa faveur. En 
effet, quiconque est pieux et patient, Dieu ne perdra pas la rétribu-
tion des bienfaisants » 2.

8. – Patience du Messager Muḥammad

Nous arrivons ici à un bon exemple de la patience morale, à sa-
voir le Prophète à qui Dieu a ordonné 18 fois de faire preuve de 
patience dans le Coran, tellement il souffrait de l’indifférence et 
de la malfaisance de son peuple. Déjà dans la sourate Celui qui se 
couvre, une des premières sourates du Coran, il reçoit le premier 
ordre d’être patient pour son Seigneur : « Pour ton Seigneur, fais 
preuve de patience » 3, Pour ton Seigneur signifie ici pour obtenir 
son contentement ou pour obéir à ses ordres. Cette spécificité de la 
patience s’est confirmée à la fin de la sourate Les Abeilles où l’ordre 
de faire preuve de patience vise à apaiser la tristesse et la gêne que 
lui cause son peuple : « Fais preuve de patience : ta patience ne se-
rait être que par Dieu. Ne sois pas triste pour eux et ne sois pas 
dans la gêne à cause de leur machination » 4.

La patience que Dieu a ordonnée à son Prophète est également 
au sens de la résolution, et le verset de la sourate Al-Ahqâf nous 
livre une définition spécifique de la patience que l’on trouve chez 
ceux à qui Dieu a accordé la résolution parmi les Envoyés : « Fais 
preuve de patience, comme l’ont fait ceux qui avaient de la résolu-
tion parmi les Envoyés » 5.

Dieu a également ordonné à son Prophète d’avoir une douce 
patience, comme c’était le cas de Jacob, c’est-à-dire une patience 
exempte d’affliction et de mécontentement : « Sois patient d’une 
douce patience » 6.

1.	 Au sens de retrouvaille et d’aveu.
2.	 Coran, sourate 12 : Joseph, v. 90.
3.	 Coran, sourate 74 : Celui qui se couvre, v. 7.
4.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 127.
5.	 Coran, sourate 46 : Al-Ahqâf, v. 35.
6.	 Si nous lisons attentivement la fin du verset de la sourate Al-Hijr qui ressemble, jusqu’à 

la similitude, au verset de la sourate Les Degrés et du point de vue de sa morphosyntaxe 
et de son contexte (de la Vie Dernière) : « Sois indulgent d’une douce indulgence », 

traite_amour_coran_francais_C6.indd   66 06/11/2016   19:32:30




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

67

Mais d’une manière générale, l’ordonnance de la patience, appa-
rue intensément dans trois formes, dénote surtout (et c’est la spéci-
ficité du texte coranique) la nécessité de supporter, en plus de celle 
d’attendre que l’on peut aisément trouver dans la forme impérative 
française patiente. C’est la raison pour laquelle nous avons choisi de 
traduire la forme impérative : içbir (patiente) par l’expression fran-
çaise consacrée : « fais preuve de patience » 1 qui est plus ou moins 
équivalente de la forme impérative coranique. Notons également 
que l’ordonnance de la patience dans ces formes est souvent accom-
pagnée d’une ordonnance de la glorification de Dieu :

1) La patience ordonnée en réponse aux paroles mauvaises de 
son peuple dans l’attente de la victoire (elle apparaît dans quatre 
versets) :

« Fais preuve de patience (face) à ce qu’ils disent et écarte-toi 
d’eux d’un écart doux » 2.
« Fais preuve de patience (face) à ce qu’ils disent et rappelle 
notre serviteur David, être de véhémence, il est très repen-
tant » 3.
« Fais preuve de patience (face) à ce qu’ils disent et exalte par 
la louange la transcendance de ton Seigneur, avant le lever du 
soleil et avant son coucher » 4.

2) La patience ordonnée dans l’attente du jugement de Dieu de 
lui assurer la victoire (elle apparaît dans quatre versets).

« Fais preuve de patience pour le jugement de ton Seigneur. 
Ne sois pas comme l’Homme à la baleine lorsqu’il invoqua 
(son Seigneur), en proie à une grande angoisse 5  ».

Coran, sourate 15 : Al-Hijr, v. 85, nous constatons que la patience dans le verset de la 
sourate Les Voies d’Ascension (n° 70) est au sens de l’indulgence face à ceux qui ne 
croient pas à la Vie Dernière dans le verset de la sourate Al-Hijr.

1.	 Coran, sourate 70 : Les Voies d’Ascension, v. 5.
2.	 Coran, sourate 74 : Celui qui se couvre, v. 10.
3.	 Coran, sourate 38 : Çad, v. 17.
4.	 Coran, sourate 20 : Taha, v. 130 et S. 50 : Qâf, v. 39. Face au verset de la sourate d’Al-

Ahqâf qui incite le Prophète à faire comme l’ont fait les Prophètes qui avaient de la 
résolution, le verset de la sourate Al-Qalam lui ordonne de ne pas suivre l’exemple des 
autres qui n’en ont pas, même s’ils étaient des prophètes, comme le prouve ce verset.

5.	 . Coran, sourate 20 : Al-Qalam, v. 48.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   67 06/11/2016   19:32:30





68

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

« Fais preuve de patience pour le jugement de ton Seigneur, 
car tu es sous nos yeux. Exalte par la louange sa transcendance 
quand tu te lèves » 1.
« Fais preuve de patience pour le jugement de ton Seigneur et 
n’obéis ni au pécheur ni au mécréant » 2.
« Fais preuve de patience jusqu’à ce que Dieu juge, Il est le 
meilleur des juges » 3.

3) La patience ordonnée dans l’attente de la réalisation de la 
promesse véridique de la victoire par Dieu (elle apparaît dans trois 
versets).

« Fais preuve de patience, car la promesse de Dieu est vraie, 
que ne t’ébranlent point ceux qui ne sont pas convaincus » 4.
« Fais preuve de patience, car la promesse de Dieu est vraie. 
Demande le pardon de tes péchés, exalte par la louange la 
transcendance de ton Seigneur, soir et matin » 5.
« Fais preuve de patience, car la promesse de Dieu est vraie. 
Que Nous te fassions voir une partie de ce que Nous leur 
promettons ou que Nous te rappelions, ils seront ramenés à 
Nous » 6.

Le Hadîth du Prophète qui, interrogé sur la Foi, a dit : « elle est 
la patience » apporte la preuve que la plupart des vertus font partie 
de la patience.

r r r

1.	 Coran, sourate 52 : [Le Mont] At-Tour, v. 48.
2.	 Coran, sourate 76 : L’Homme, v. 24.
3.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 109.
4.	 Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 60.
5.	 Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 55.
6.	 Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 77.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   68 06/11/2016   19:32:30




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

69

APPROCHE 
des quatrième et cinquième constantes coraniques : 

Dieu AIME les très repentants 1

et AIME les purificateurs d’eux-mêmes

Nous arrivons maintenant à une double fin de verset dans 
laquelle se répète deux fois l’amour de Dieu pour deux catégories 
d’hommes jouissant de deux qualités louables, à savoir la repentance 
et la purification. Cette fin de verset intervient dans un verset 
portant sur la menstruation dans la sourate La Vache :

« Ils t’interrogent sur la menstruation, dis : c’est un mal, te-
nez-vous à l’écart des femmes durant la menstruation et 
ne vous en approchez point avant qu’elles ne soient pures. 
Quand elles se seront purifiées, venez à elles par où Dieu vous 
l’a ordonné. Dieu aime les très repentants et les purificateurs 
d’eux-mêmes » 2.

Le contexte de la menstruation laisse la purification prévaloir sur 
ce verset de la vache. L’apparition de la repentance dans ce contexte 
d’amour de Dieu pour les repentants précédant (de point de vue 
syntaxique seulement) son amour pour les purificateurs d’eux-
mêmes, fait de la repentance une voie à emprunter pour obtenir la 
purification et fait de cette dernière un fruit de la repentance.

Quatrième constante coranique

Dieu AIME les très repentants
L’amour de Dieu pour les repentants n’apparaît qu’une seule fois 

dans le Coran. Le radical tawaba (se repentir) est un mot-clé cora-
nique apparu 84 fois dans le Coran, tous ses dérivés compris.

La repentance a comme étymon le retour (à Dieu), comme l’a 
précisé Ibn Fâriss : « T, W, B, constituent un seul mot dénotant le 
retour. On dit : il a retourné de son péché, c’est-à-dire y a renon-

1.	 Nous avons traduit le participe d’exagération tawwabîn par repentants, bien qu’il soit 
moins familier que repentis, et ce, pour marquer l’insistance du Coran sur le caractère 
décisif de ce repentir.

2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 222.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   69 06/11/2016   19:32:30





70

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

cé en retournant à Dieu d’un retour (vrai) et on appelle celui qui le 
fait : repentant » 1.

Cette dénotation trouve sa confirmation dans une partie des ac-
ceptions du verbe raja‘a (retourner) dans le Coran où il signifie re-
tour dans trois contextes, d’abord celui de l’explicitation des signes : 
« Ainsi explicitons-nous les signes, et peut-être reviendront-ils » 2. 
« Ainsi modulons-nous les signes, peut-être reviendront-ils » 3. 
Puis vient celui de la mise à l’épreuve : « et Nous les avons éprouvés 
par les bonnes et les mauvaises vicissitudes, peut-être reviendront-
ils » 4, ensuite celui de la frappe par le tourment : « Nous les frap-
pions du tourment, peut-être reviendront-ils » 5 ; « Et nous leur fe-
rons goûter le Tourment mineur avant le Tourment majeur, peut-
être reviendront-ils » 6 ; « Afin que Dieu leur fasse goûter une par-
tie de ce qu’ils ont fait, peut-être reviendront-ils » 7.

Mais les acceptions du verbe tâba (se repentir) dans le Coran 
font apparaître des particularités qui nous expliquent pourquoi Dieu 
aime les repentants. Ce qui est étonnant d’abord, c’est le fait que 
ce verbe ait non seulement l’homme pour agent d’action, (comme 
c’est le cas de la forme pronominale de ce verbe en français), mais 
aussi Dieu comme agent d’une forme transitive indirecte dénotant 
le sens de repentir aux repentants en pardonnant leurs fautes, usage 
inexistant en français et dont l’équivalent est le verbe pardonner. 
Cette action de Dieu, incarnée par 22 répétitions du verbe tâba (au 
sens de pardonner en français et en arabe également), est d’ailleurs 
confirmée par l’annonce par Dieu, Lui-Même, 11 fois dans le Coran, 
qu’Il est tawwâb 8, avec un total de 33 occurrences du repentir par 
Dieu des fautes à ceux qui se repentent à Lui, sur un total de 84 oc-
currences du verbe se repentir, de son nom d’action, de son nom 
d’agent et de son adjectif d’emphase.

1.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 1, p. 326.
2.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 174.
3.	 Coran, sourate 46 : Al-Ahqâf, v. 27.
4.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 168.
5.	 Coran, sourate 43 : L’Ornement, v. 48.
6.	 Coran, sourate 32 : La Prosternation, v. 21.
7.	 Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 41.
8.	 Cet adjectif d’emphase du nom d’action du verbe tâba désigne « celui qui accepte 

souvent le repentir de ceux qui se repentent à Lui ».

traite_amour_coran_francais_C6.indd   70 06/11/2016   19:32:30




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

71

Ce qui est, également, étonnant, c’est le fait de voir intervenir le 
repentir de l’homme par un appel explicite de Dieu, ou implicite, 
exprimé par ses prophètes, dans dix versets et par une annonce de 
l’acceptation de Dieu ou de son rejet de la repentance de l’homme 
dans sept versets. Ainsi sont-ils loués ceux qui se repentent dans 21 
versets et dénoncés ceux qui ne se sont pas repentis dans trois ver-
sets.

Pour appréhender dans sa totalité et dans sa généralité le sens du 
repentir dans le Livre de Dieu, nous nous devons de nous poser cette 
double question essentielle : en quoi consiste le repentir de Dieu en 
faveur des repentants et la repentance des repentants à Dieu ?

La réponse à cette question constitue l’axe de notre recherche, 
car nous constaterons que l’essence du repentir de Dieu en faveur 
de ses serviteurs est son pardon par miséricorde, et que l’essence de 
la repentance de ses serviteurs à Lui est leur demande de ce pardon ; 
demande formulée avant, après et pendant leur réforme de leurs ac-
tions. Ainsi pourraient-ils être des repentants que Dieu aime.

A. – Le repentir de Dieu en faveur de Ses serviteurs  
et Sa miséricorde à leur égard

En passant en revue les versets évoquant le « repentir de Dieu en 
faveur de ses serviteurs », nous constatons le voisinage, dans plu-
sieurs fins de versets, de son attribut tawwâb (Tout Repentant) avec 
son attribut rahîm (Très-Miséricordieux). Nous signalons ci-des-
sous deux formules consacrées :

1. – La formule « le Tout Repentant, le Très-Miséricordieux »

Cette expression accompagne le verbe du repentir de Dieu en fa-
veur de ses serviteurs dans onze versets, nous y constatons notam-
ment :

1)	 Une relation de contiguïté entre son Repentir et sa Miséri-
corde : « Il s’est repenti en sa faveur. Il est le Tout repentant, 
le Très-Miséricordieux » 9, « Il s’est repenti en votre faveur. 
Il est le Tout repentant, le Très-Miséricordieux » 10, « Ceux-

9.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 37.
10.	Coran, sourate 2 : La Vache, v. 54.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   71 06/11/2016   19:32:30





72

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

là, Je me repens en leur faveur. Je suis le Tout repentant, le 
Très-Miséricordieux » 1.

2)	 Une relation de contiguïté entre son acceptation de la repen-
tance de ses serviteurs et son repentir en leur faveur : « Ne 
savent-ils pas que c’est Dieu qui accepte le repentir de ses 
serviteurs… et qu’Il est le Tout repentant, le Très-Miséri-
cordieux » 2.

2. – Formule « Votre Seigneur est, après cela, le Tout pardon, 
le Très-Miséricordieux »

Cette formule-fin de verset accompagne douze versets évoquant 
la repentance des hommes sans le repentir de Dieu en leur faveur, 
celui étant implicitement compris par le contexte de cette formule-
fin de verset. D’une manière générale, nous constatons ici que la re-
pentance de l’homme est évoquée après évocation de ses mauvaises 
actions découlant souvent de son ignorance. Que constatons-nous ? 
Nous répondrons après la citation dans certains versets de cette ex-
pression :

« Ceux qui ont fait de mauvaises actions puis qui, par la suite, 
se repentent et croient, Dieu est vis-à-vis d’eux Tout pardon, 
Très-Miséricordieux » 3.
« Votre Seigneur s’est prescrit la miséricorde, à savoir que qui-
conque, parmi vous, fait un mal par ignorance, puis se repent 
et se réforme, Dieu est Tout pardon, Très-Miséricordieux » 4.
« Mais votre Seigneur est en faveur de ceux qui font le mal par 
ignorance, puis se repentent et se réforment, Dieu est Tout 
pardon, Très-Miséricordieux » 5.

Nous constatons, (et c’est la réponse à la question ci-dessus) que 
le verbe de la réforme accompagne à plusieurs reprises le verbe de la 
repentance, ce qui laisse comprendre que le repentir, dans une per-
ception pragmatique coranique, est une bonne action qui se subs-
titue à une mauvaise action antérieure. La fréquence de la relation 

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 160.
2.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 104.
3.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 153.
4.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 54.
5.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 119.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   72 06/11/2016   19:32:30




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

73

de voisinage entre réforme (citée avec plusieurs formules) et la re-
pentance laissent croire que cette réforme est l’une des conditions la 
plus importante de l’acceptation de la repentance :

B. – Formule : Repentir et réforme seulement

« Exception faite pour ceux qui, après cela, se repentent 
et se réforment, Dieu est, en effet, Tout pardon, Très-
Miséricordieux » 1.

C. – Formule : Repentir, croyance et bonne action

« Exception faite pour celui qui se repent, croit et fait de 
bonnes actions, pour ceux-là, Dieu change leurs mauvaises 
actions en bonnes actions. Dieu est Tout pardon, Très-
Miséricordieux » 2.

Le verset de la sourate Taha se distingue par l’apparition du par-
don à son début pour que la guidance soit mise à sa fin, en qua-
trième position après repentance, croyance et bonne action, comme 
si quatre états étaient des conditions d’acceptation du repentir, et 
par conséquent du pardon :

« Je suis le Tout pardon pour celui qui se repent, croit, fait de 
bonnes actions et ensuite se guide » 3.

D. – Repentance et demande du pardon

Nous ne saurions comprendre la relation entre repentance des 
hommes et repentir de Dieu en leur faveur que si nous reconnais-
sons l’essence de la repentance et ce, en découvrant deux types de 
relations de voisinage (proximité syntaxique) et de substitution en-
tretenus dans certains versets.

Pour ce qui est des relations de proximité, nous remarquons 
l’apparition de l’imploration du pardon avant la repentance des ser-

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 89 ; et Coran, sourate 24 : La Lumière, v. 5.
2.	 Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 70.
3.	 Coran, sourate 20 : Taha, v. 82.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   73 06/11/2016   19:32:30





74

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

viteurs à leur Seigneur, notamment dans la sourate Houd, tel qu’il 
est exprimé par les prophètes de Dieu :

Muḥammad, que la prière et la paix de Dieu soient sur lui : 
« Demandez pardon à votre Seigneur, puis repentez-vous à Lui… 
Si vous tournez le dos, je crains pour vous le tourment d’un jour 
terrible » 1.

Houd, que la prière et la paix de Dieu soient sur lui : « Ô mon 
peuple, demandez pardon à votre Seigneur, puis repentez-vous à 
Lui… Ne tournez pas le dos en criminels » 2.

Sâlih, que la prière et la paix de Dieu soient sur lui : « Demandez-
Lui pardon, puis repentez-vous à Lui. Mon Seigneur est Proche, 
Très exauçant » 3.

Chou‘ayb, que la prière et la paix de Dieu soient sur lui : 
« Demandez pardon à votre Seigneur, puis repentez-vous à Lui. 
Mon Seigneur est Très-Miséricordieux, Tout-affectueux » 4.

Pour ce qui est des relations de substitution, nous remarquons, 
en comparant les deux formules de fin de verset insistant sur le re-
pentir de Dieu en faveur de ses serviteurs repentants, que repentir 
et pardon y sont les seuls éléments variables, et cela confirme le fait 
que l’essence du repentir est le pardon :

Formule 1 : Il / est / Tout repentant / Très-Miséricordieux.
Formule 2 : Il / est / Tout pardon / Très-Miséricordieux.

Nous en arrivons à la bonne conclusion que le repentir de Dieu 
en faveur de ses serviteurs consiste à leur pardonner leurs fautes et 
que leur repentance à Lui consiste à lui demander pardon.

3. – Formules réunissant expressément repentance de 
l’Homme avec le repentir de Dieu

1. – Quiconque se repent … Dieu se repent en sa faveur. Dieu 
est Tout pardon, Très-Miséricordieux »
Le verset de la sourate La Table servie comporte plusieurs spé-

cificités : elle est d’abord une proposition conditionnelle réunissant 
repentance de l’homme à Dieu (dans une subordonnée de cause) et 

1.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 3.
2.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 52.
3.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 61.
4.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 90.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   74 06/11/2016   19:32:30




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

75

repentir de Dieu en faveur de l’homme (dans une subordonnée de 
conséquence). Ce repentir est confirmé à la fin du verset par une af-
firmation accentuée du pardon et de la miséricorde de Dieu (deu-
xième formule). L’autre spécificité du verset réside dans l’évocation 
de l’injustice (commise par l’homme envers soi-même) substituée à 
la mauvaise action évoquée dans d’autres versets. La dernière spé-
cificité consiste dans la similitude de ce verset avec d’autres versets 
susmentionnés de par la subordination de la réforme à la repen-
tance, comme si l’on pouvait définir cette repentance comme étant 
une réforme : « Quiconque se repent, après son injustice, et se ré-
forme, Dieu se repent en sa faveur. Dieu est, certes, Tout pardon, 
Très-Miséricordieux » 1.

2. – « Repentez-vous à votre Seigneur… Il s’est repenti en votre 
faveur. Il est Tout repentant, Très-Miséricordieux »
Quant au verset de la sourate La Vache, il est caractérisé par la 

réunion de la repentance des Fils d’Israël (en forme impérative) 
après avoir adoré le veau, avec le repentir de Dieu en leur faveur (en 
guise d’incitation à cette repentance, pour se terminer par la pre-
mière formule : Tout repentant, Très-Miséricordieux :

« Quand Moïse dit à son peuple : Ô mon peuple, vous avez 
commis une injustice envers vous-mêmes en adoptant le veau, 
repentez-vous à votre Seigneur, tuez-vous, cela vaut mieux 
pour vous auprès de votre créateur. Il s’est alors repenti en 
votre faveur. Il est Tout repentant, Très-Miséricordieux » 2.

3. – « Dieu s’est repenti en leur faveur afin qu’ils se repentent »
Mais ce qui distingue les deux versets de la sourate Le Repentir, 

notamment la fin du verset 118 c’est l’antériorité du repentir de 
Dieu par rapport à la repentance des trois laissés en arrière. Ce par-
ticularisme intervient dans le contexte d’autres caractéristiques de 
ces deux versets, à savoir la répétition trois fois du repentir de Dieu 
(deux fois en faveur du Prophète, des Mouhâjirîn-s et des Ançar-s et 
une fois en faveur des Trois laissés en arrière, et l’enchâssement, à la 
fin des deux versets, des deux formules susmentionnées : « Certes, 

1.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 39.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 54.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   75 06/11/2016   19:32:30





76

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Dieu s’est repenti en faveur du Prophète, des Mouhâjirîn-s et des 
Ançar-s qui l’ont suivi aux heures difficiles, après que les cœurs 
d’une partie d’entre eux ont failli dévier. Il s’est repenti, Il est 
tout indulgent, Très-Miséricordieux. Et (Il s’est repenti) en fa-
veur des trois qui ont été laissés en arrière, au point que la terre, 
aussi vaste qu’elle soit, s’est resserrée sur eux jusqu’à croire qu’ils 
n’ont de refuge de Dieu que vers Dieu. Dieu s’est repenti en leur 
faveur afin qu’ils se repentent. Il est le Tout repentant, le Très-
Miséricordieux » 1.

4. – « Pardonnant le péché et Acceptant la repentance »
Le début de la sourate Pardonneur résume ce que confirment 

en détails bon nombre de versets, à savoir le pardon par Dieu des 
péchés de ses serviteurs et son acceptation de leur repentance : « Il 
pardonne le péché et accepte la repentance » 2.

5. – « Et Dieu veut se repentir en votre faveur »
Nous ne pouvons pas terminer cette rubrique de la fréquence 

du repentir de Dieu sans souligner une autre manifestation de son 
amour pour les repentants, à savoir sa volonté de se repentir en fa-
veur des croyants dont le verbe apparaît deux fois dans la sourate 
Les Femmes à la fin de l’annonce des dispositions du mariage et du 
divorce. Notons combien Dieu se rapproche de ses serviteurs par 
la répétition quatre fois du verbe vouloir ayant pour complément 
d’objet direct l’explication, la guidance, l’allégement en faveur des 
croyants, une fois pour chacun des compléments, alors que le re-
pentir est intervenu deux fois comme complément objet direct de 
ce verbe : « Dieu veut vous expliciter (ses exigences) et vous guider 
aux lois de ceux qui étaient avant vous, et se repentir en votre fa-
veur, Dieu est omniscient, sage. Et Dieu veut se repentir en votre 
faveur, alors que ceux qui suivent les passions veulent vous faire 
dévier d’une grande déviance. Dieu veut alléger vos difficultés, car 
l’homme est créé faible » 3.

1.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 117-118.
2.	 Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 3.
3.	 Coran, sourate 5 : Les Femmes, v. 26-28.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   76 06/11/2016   19:32:30




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

77

E. – Le Tout-Repentant et les repentants

Notons parmi les particularités du repentir dans le Coran, l’assi-
gnation exclusivement à Dieu du nom d’agent (singulier) : tawwab 
(le Tout repentant) du verbe repentir onze fois dans le Coran dans 
ce que nous avons précédemment appelé la première formule 
de son repentir en faveur des hommes. Il est l’un des attributs les 
plus beaux de Dieu. Quant à son pluriel, tawwabin (les très repen-
tants), il n’apparaît qu’une seule fois assigné aux serviteurs de Dieu 
qui croient en lui et qu’Il aime parce qu’ils se repentent souvent : 
« venez à elles par où Dieu vous l’a ordonné. Dieu aime les très re-
pentants et les purificateurs d’eux-mêmes » 1.

Le pluriel tawwaboun (très repentants) apparaît dans un Hadîth 
célèbre du Prophète qui sublime la repentance et la lie aux péchés : 
« Tous les fils d’Adam sont souvent pécheurs. Ceux qui se repentent 
souvent parmi ces derniers sont les meilleurs ».

F. – Repentants et repentantes

Quant au pluriel régulier masculin tâ’iboûn et féminin tâ’ibat, 
ils apparaissent une seule fois chacun, dans un contexte d’hom-
mage rendu aux croyants et aux croyantes dressant deux listes re-
lativement longues de leur vertus louables. En effet, les repentants 
sont placés en tête de la liste des vertus dont jouissent les croyants : 
« (Ceux) qui se repentent (à Lui), qui (l’)adorent, qui célèbrent (s)a 
louange, qui parcourent (son chemin), qui s’inclinent, qui se pros-
ternent (à Lui), qui prescrivent le convenable, qui proscrivent le 
blâmable et qui respectent les limites de Dieu ; annonce la bonne 
nouvelle aux croyants » 2, alors que les repentantes sont venues en 
quatrième place sur une liste de huit vertus dont jouissent les meil-
leures femmes : « Peut-être Dieu lui donnera-t-il en échange, s’il 
vous répudie, des femmes meilleures que vous, qui s’en-remettent 
(à Dieu), croyantes, dévotes, repentantes, adoratrices, parcourant 
(son chemin), déjà mariées et vierges » 3.

1.	 Coran, sourate 2, La Vache, v. 222.
2.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 112.
3.	 Coran, sourate 66 : La Prohibition, v. 5.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   77 06/11/2016   19:32:31





78

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

G. – Autres conditions de l’acceptation  
de la repentance

Ces vertus des repentants nous rappellent les conditions de l’ac-
ceptation de la repentance dont nous avons précédemment signa-
lé la présence dans certains versets et nous en signalons la présence 
dans des versets des sourates Le Divorce et La Différenciation :

1. – « Repentez-vous à Dieu d’une repentance loyale »

Al-Qurtubî a recensé vingt-trois conditions pour l’acceptation 
de la repentance, notamment la force qu’elle doit constituer d’obli-
ger le repentant à revenir sincèrement à Dieu. Le Coran qualifie de 
loyale une telle repentance dont l’acceptation est confirmée par l’ef-
facement des fautes du repentant et son entrée dans le Paradis : 
« Vous qui croyez, repentez-vous à Dieu d’une repentance loyale, 
peut-être votre Seigneur vous effacera-t-Il vos mauvaises actions 
et vous fera-t-Il entrer dans des jardins sous lesquels coulent des 
rivières » 1.

2. – « Certes, il se repent à Dieu d’une vraie repentance »

Nous avons déjà constaté le lien qui existe entre repentance et 
bonne action dans des versets précédemment étudiés. Nous al-
lons constater à nouveau ce lien dans deux versets de la sourate La 
Différenciation. En effet, le verset 70 se distingue des autres versets 
par le changement des mauvaises actions en bonnes actions. Quant 
au verset 71, il se distingue également d’abord par la répétition 
deux fois de la repentance de l’homme dans les deux propositions 
(celle de cause et celle de conséquence) d’une expression condition-
nelle ; puis par la confirmation de la sincérité de cette repentance 
via l’introduction, à côté du verbe repentir, de son nom d’action. 
Notons, enfin, un troisième élément de confirmation de la véraci-
té de la repentance qui consiste à fixer la direction de cette dernière, 
à savoir Dieu ; autant de données textuelles prouvant l’acceptation 
par Dieu de la repentance de celui qui se repent de cette manière : 
« Exception faite pour ceux qui se repentent, croient et font bonne 
action ; ceux-là, Dieu changera leurs mauvaises actions en bonnes 

1.	 Coran, sourate 66 : La Prohibition, v. 8.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   78 06/11/2016   19:32:31




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

79

actions. Dieu est Tout pardon, Très-Miséricordieux. Quiconque 
se repent et fait bonne action se repent à Dieu d’une vraie repen-
tance » 1.

H. – Repentir de Dieu en faveur de ceux qui se sont 
repentis à Lui parmi les prophètes

Le Coran nous relate les récits de bon nombre de repentants à 
Dieu en faveur de qui Dieu se repent, notamment ses prophètes qui 
restent pour nous un bon exemple en matière de repentance.

Désobéissant à l’ordre que son Seigneur lui adressa de ne pas 
manger de l’arbre, Adam fut le premier en faveur de qui Dieu s’est 
repenti. Le Coran nous relate sa repentance accompagnée de la 
première formule, après avoir reçu des paroles de son Seigneur : 
« Adam reçut des paroles de son Seigneur, et celui-ci s’est repen-
ti en sa faveur. Il est le Tout repentant, le Très-Miséricordieux » 2. 
Cette réception signifie l’accomplissement des prescriptions qu’elles 
comportent, comme le laisse comprendre son élection, le repentir 
en sa faveur et sa guidance : « Puis son Seigneur l’élit, se repentit en 
sa faveur et le guida » 3.

Ce repentir de Dieu intervient après l’aveu d’Adam et de sa 
femme d’avoir commis de l’injustice, immédiatement suivi d’une 
imploration du pardon, pour lui et pour sa femme Ève. Ce fut la 
première repentance prenant la forme d’une imploration du par-
don : « Seigneur, nous avons été injustes envers nous-mêmes. Si 
Tu ne nous pardonnes pas, si Tu ne nous fais pas miséricorde, 
nous serons parmi les perdants » 4.

Noé, quant à lui, suivit l’exemple de son Père Adam en implo-
rant le pardon de Dieu pour avoir demandé ce qu’il ne savait pas : 
« Seigneur, garde-moi de Te demander ce que je ne sais pas. Si Tu 
ne me pardonnes pas et ne me fais pas miséricorde, je serai parmi 
les perdants » 5.

1.	 Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 70-71.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 37.
3.	 Coran, sourate 20 : Taha, v. 122.
4.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 23.
5.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 47.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   79 06/11/2016   19:32:31





80

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Après Noé, c’est Jonas qui emprunta le chemin de la repen-
tance parce qu’il n’avait pas fait preuve de patience face à l’incré-
dulité de son peuple. Il s’est jeté dans la barque pour être avalé par 
la baleine. Il appela dans les ténèbres du ventre de l’animal en se re-
pentant d’une repentance sous forme de confession, avouant avoir 
été injuste envers lui-même : « Il nous implora dans les ténèbres 
et dit : nulle divinité en dehors de toi. Gloire à Toi, J’ai été parmi 
les injustes » 1. Sa repentance fut admise parce que Dieu dit après : 
« Nous l’exauçâmes et le sauvâmes de l’affliction. Ainsi sauvons-
Nous les croyants » 2.

Moïse vint après Jonas pour demander à Dieu une chose qui, 
comme celle de Noé, ne devrait pas être satisfaite dans la vie d’ici-
bas, à savoir regarder Dieu. Lorsqu’il constata ce qui arrivait à la 
montagne, il se repentit avec les mêmes propos de Jonas, mais en 
utilisant le verbe de la repentance :

« Seigneur, donne-moi la possibilité de te regarder. Tu ne 
me verras point, répondit le Seigneur, mais regarde vers la 
montagne. Si elle tient en place, tu me verras. Mais quand 
son Seigneur se manifesta à la montagne, Il la réduisit en 
poussière et Moise tomba foudroyé. Quand il revint à lui, il 
s’écria : gloire à Toi, je me repens à Toi, et je suis le premier 
des croyants » 3.

Tel était le comportement des prophètes et messagers – la paix 
soit sur eux – que le Coran a décrit. Ils resteront un parfait exemple, 
une bonne direction et un modèle à imiter par les repentants en tout 
temps et en tout lieu.

Cinquième constante coranique

« [Dieu] aime les purificateurs  
d’eux-mêmes ».  

« Dieu aime les purificateurs d’eux-mêmes »
Dieu annonce son amour pour les purificateurs d’eux-mêmes 

deux fois dans le Coran, la première fois à la sourate La Vache dans 

1.	 Coran, sourate 21 : Les Prophètes, v. 87.
2.	 Coran, sourate 21 : Les Prophètes, v. 88.
3.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 143.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   80 06/11/2016   19:32:31




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

81

le contexte d’une explication des dispositions relatives à la rela-
tion entre hommes et femmes en cas de menstruation : « Ils t’in-
terrogent sur la menstruation, dis : elle est un mal, tenez-vous à 
l’écart des femmes durant la menstruation et ne vous en appro-
chez point avant qu’elles ne soient pures. Quand elles se seront 
purifiées, venez à elles par où Dieu vous l’a ordonné. Dieu aime les 
très repentants et les purificateurs d’eux-mêmes » 1. La deuxième se 
trouve à la sourate Le Repentir, dans laquelle la construction par les 
hypocrites de la mosquée de Nuisance est dénoncée : « Ne te tiens 
pas en cette mosquée. Une mosquée fondée sur la piété, dès le pre-
mier jour, est, certes, plus digne que tu t’y tiennes. Là se trouvent 
des hommes qui aiment à se purifier. Dieu aime les purificateurs 
d’eux-mêmes » 2.

Ce qui attire l’attention dans le verset de la sourate La Vache, 
c’est ce lien qui existe entre l’amour pour les très repentants et 
l’amour pour les purificateurs d’Eux-mêmes. La corrélation qui 
existe entre les deux amours réside dans le fait que la repentance, en 
tant que telle, est un processus de purification consistant à revenir 
à Dieu et à réformer son action (après malfaisance et injustice). Elle 
est également une purification par l’imploration du pardon de Dieu 
jusqu’à l’obtention de cela.

Ce qui retient notre attention dans le verset de la sourate Le 
Repentir, c’est la dignité qu’a une mosquée fondée sur la piété dans 
laquelle se retrouvent des hommes qui aiment à se purifier méritant 
ainsi l’éloge de Dieu, voire son amour.

Ce qui attire notre attention dans les deux versets, c’est l’appari-
tion deux fois du verbe aimer. Dans le verset de la sourate la Vache, 
Dieu est le sujet des deux verbes en signe de consécration des ver-
tus de la repentance et de la purification. Dans le verset de la sourate 
Le Repentir, les hommes constituent le sujet du premier verbe alors 
que Dieu est le sujet du deuxième verbe. Cette apparition fait appa-
raître une corrélation entre l’amour des hommes pour la purifica-
tion et l’amour de Dieu pour leur action dans ce sens.

Le radical tahoura (devenir pur) a comme étymon la pureté et la 
disparition des impuretés, comme l’explique Ibn Fâriss dans son al-
Maqâ-îs : « Les T, H et R constitue un étymon signifiant la pureté et 

1.	 Coran, sourate 2, La Vache, v. 222.
2.	 Coran, sourate 9, Le Repentir, v. 18.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   81 06/11/2016   19:32:31





82

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

la disparition des impuretés. At-touhr (la pureté) est le contraire du 
danas (l’impureté). At-tatahhour (la purification) dénote une vo-
lonté d’éviter tout blâme (ou reproche), tout ce qui est mal vu » 1. 
At-tatahhour (la purification) est une forme pronominale signifiant 
que le sujet du verbe dirige l’action sur lui-même et non autrui.

La pureté, selon les juristes (musulmans) a deux connotations : 
celle d’une pureté extérieure (physique) et celle d’une pureté inté-
rieure (morale). La pureté extérieure comprend la propreté de l’ha-
bit, du corps et l’élimination des impuretés. La pureté de l’intérieur 
est celle du cœur : absence des mauvaises pensées, celle de l’âme : 
absence de la volonté de faire le mal, et celle des membres (du 
corps) : ne pas commettre de péchés. La pureté du cœur est la pu-
reté requise. Une femme a dit vrai lorsque Salman al-Farissî lui de-
manda de lui indiquer un lieu propre où il peut faire sa prière, elle 
répondit : « Purifie ton cœur puis prie où tu voudras ».

La pureté du cœur, au sens de la purification, est visée dans la 
plupart des occurrences de ce mot dans le Coran : 14 sur 28 occur-
rences du verbe, tous ses dérivés compris.

Notons, parmi les caractéristiques du verset de la sourate La 
Vache, sa mention de la pureté physique deux fois dans les phrases : 
« Avant qu’elles ne soient pures » et « Quand elles se seront puri-
fiées », puis la mention de la pureté morale par l’amour de Dieu 
pour les purificateurs d’eux-mêmes, apparue à la fin du verset après 
l’amour de Dieu pour les très repentants et ce, dans un contexte de 
prévalence du deuxième degré de pureté : « ne vous en approchez 
point avant qu’elles ne soient pures. Quand elles se seront puri-
fiées… Dieu aime les très repentants et les purificateurs d’eux-
mêmes » 2.

Ainsi sont réunis dans ce verset deux degrés de pureté, une pu-
reté acquise, parce qu’elle est le fait de l’Homme, comme l’indique 
la phrase : « Quand elles se seront purifiées » et une pureté natu-
relle que Dieu a imposée aux femmes, filles d’Ève, comme loi natu-
relle : « avant qu’elles ne soient pures ». La purification, au sens de 
la propreté, est une obligation après la fin de la menstruation, sinon 
Dieu aurait choisi la pureté à la place de la purification dans les deux 
phrases. L’objectif est de faire en sorte que l’homme soit parmi ceux 

1.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 3, p. 334.
2.	 Coran, sourate 2, La Vache, v. 222.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   82 06/11/2016   19:32:31




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

83

à qui Dieu annonce expressément qu’Il les aime : « Dieu aime les 
très repentants et les purificateurs d’eux-mêmes » 1.

Notons également, parmi les caractéristiques du verset de la sou-
rate Le Repentir, cette fonction de complément d’objet des verbes 
aiment et aime qu’occupent le verbe de la purification à se purifier 
et le nom d’agent du verbe de la purification : purificateurs. Cette 
fonction d’objet a facilité l’émergence d’une belle comparaison 
entre l’amour des hommes (un pluriel) pour la pureté (une vertu 
singulière), et l’amour d’un Dieu unique (un singulier) pour des 
vertueux : les purificateurs (un pluriel) :

Hommes qui aiment à se purifier 2. Dieu aime les purificateurs.

Il y a quand même une astuce phonologique faisant apparaître 
une légère différence de prononciation entre mouttahhirin 
(purificateurs) du verset de la sourate Le Repentir et moutatahhirin 
(purificateurs) du verset de la sourate La Vache. Cette gémination 
du t normal et du t emphatique (avec la suppression du premier a 
ne change en rien le sens de ce nom d’agent, mais elle contribue 
à mieux recevoir, voire savourer l’amour de Dieu pour ceux qui 
aiment à se purifier :

Moutatahhirin … Mouttahhirin
Le verset de la sourate La Table servie, quant à lui, s’est égale-

ment caractérisé par l’apparition deux fois du verbe de purification 
avec les deux connotations de la pureté. Ainsi l’élimination de l’im-
pureté contient-elle l’élément d’une purification physique. Quant à 
la purification morale, elle consiste en quatre éléments : Dieu nie 
vouloir nous gêner (1) et Il confirme Sa volonté de purification (2), 
et de parachèvement du bienfait (3), Il espère la reconnaissance par 
les croyants de ce bienfait (4) : « Vous qui croyez, quand vous vous 
disposez à la prière, lavez-vous le visage et les mains jusqu’aux 
coudes. Passez la main sur la tête et sur les pieds jusqu’aux che-
villes. Si vous êtes en état d’impureté, purifiez-vous. Si vous êtes 
malades ou en voyage, ou si l’un de vous vient du lieu d’aisance, 
ou que vous ayez touché vos femmes et que vous ne trouviez pas 
d’eau, recourez à de la terre saine, passez-vous-en sur le visage et 

1.	 Coran, sourate 2, La Vache, v. 222.
2.	 On peut transformer l’infinitif se purifier en un nom d’action la purification : Qui aiment 

à se purifier… qui aiment la purification, cela étant facilement faisable en arabe.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   83 06/11/2016   19:32:31





84

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

sur les mains. Dieu ne veut vous imposer nulle gêne, mais veut 
vous purifier et parachever son bienfait envers vous. Peut-être se-
rez-vous reconnaissants » 1.

Le verset des Butins met en évidence la volonté de Dieu de pu-
rifier physiquement les croyants par la pluie (qui les lave de l’im-
pureté), encore qu’elle ait assuré une autre purification, morale : 
« Lorsqu’Il vous a couvert d’un léger sommeil, en sécurité venue 
de Lui et a fait descendre sur vous de l’eau du ciel pour vous en pu-
rifier, chasser loin de vous la souillure de Satan, fortifier vos cœurs 
et affermir vos pas » 2.

Le verbe de purification apparaît deux fois au sujet de la Maison 
de Dieu (al-Ka’ba) dans un contexte d’élimination, matérielle et 
morale, des symboles du polythéisme qui s’y trouvaient et ce, pour 
permettre un culte entièrement voué à Dieu :

« Et nous confiâmes à Abraham et à Ismaël (ceci) : purifiez ma 
Maison pour ceux qui font les tournées rituelles, ceux qui ob-
servent une retraite pieuse et ceux qui s’inclinent et se pros-
ternent » 3.

« Lorsque Nous établîmes, pour Abraham, l’emplacement de 
la Maison : ne m’associe rien, purifie ma Maison pour ceux 
qui font les tournées rituelles, ceux qui, debout, font la prière 
et ceux qui s’inclinent et se prosternent » 4.

Ce verbe est encore apparu trois fois dans un contexte de purifi-
cation morale :

1.	 Au sujet de Jésus dans un contexte de rappel et d’élévation : 
« Ô Jésus, je vais te rappeler, t’élever vers Moi et te purifier 
des mécréants » 5.

2.	 Au sujet de Marie dans un contexte d’élection : « Lorsque les 
anges dirent à Marie : Ô Marie, Dieu t’a choisie et t’a puri-
fiée et t’a élue sur les femmes du monde » 6.

1.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 6.
2.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 11.
3.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 125.
4.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 26.
5.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 55.
6.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 42.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   84 06/11/2016   19:32:31




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

85

3.	 Au sujet de la famille du Prophète dans un contexte d’instruc-
tion : « Dieu ne veut qu’écarter de vous la souillure, Ô gens 
de la Maison, et vous purifier d’une vraie purification » 1.

Pour souligner une des bizarreries du peuple corrompu de Loth, 
le Coran nous rapporte, à la fin de deux versets presque identiques 
en forme et en contenu, la colère de ce peuple à l’encontre de la fa-
mille de Loth allant jusqu’à réclamer son expulsion de leur cité, 
ayant pour chef d’accusation la purification de cette famille : « La 
seule réponse de son peuple était de dire : expulsez-les de votre 
cité, ce sont des gens qui se purifient » 2 ; « La seule réponse de son 
peuple était de dire : expulsez la famille de Loth de votre cité, ce 
sont des gens qui se purifient » 3.

Sans quitter le récit de Loth avec son peuple, nous signalons l’ap-
parition, quatre fois, du comparatif at-har (plus pur) d’abord dans 
l’offre faite par le Prophète Loth à son peuple de se marier avec ses 
filles au lieu d’agresser les émissaires de Dieu : « Ô mon peuple, 
voici mes filles : elles sont plus pures pour vous. Soyez pieux en-
vers Dieu. Ne me déshonorez pas en mes hôtes. N’y a-t-il pas, 
parmi vous, un homme raisonnable ? » 4.

A. – Purification des cœurs

Ayant pour complément d’objet direct les cœurs, le verbe puri-
fier apparaît une fois dénotant une pureté intérieure : « tu ne pour-
ras rien pour celui que Dieu veut tenter, ce sont-là ceux dont Dieu 
n’a pas voulu purifier les cœurs » 5.

Nous poursuivons les acceptions du comparatif at-har en remar-
quant qu’il est intervenu dans la sourate Les Coalisés dénotant une 
pureté intérieure d’une signification très proche de celle du verbe 
purifier dans le verset ci-dessus de la sourate La Table servie et ce, 
parce qu’elle est assignée aux cœurs : « Et si vous leur demandez un 

1.	 Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 33.
2.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 82.
3.	 Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 56.
4.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 78.
5.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 41.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   85 06/11/2016   19:32:31





86

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

objet, faites-le derrière un voile, ceci est plus purifiant pour vos 
cœurs et pour leurs cœurs » 1.

B. – Purification et témoignage d’honorabilité

La purification atta-t-hîr apparaît deux fois dans le Coran en 
contiguïté avec l’attestation d’honorabilité tazkiya, bien que celle-
ci soit différente phonétiquement de la première. Ce voisinage s’ex-
plique par l’affinité de la signification des deux mots. Il y a d’abord 
cette contiguïté entre le verbe tahhara (purifier épurer) et le verbe 
zakkâ (purifier épurer) dans un contexte d’appel à l’obtention de 
la pureté par l’incitation à de l’aumône légale : « Prélève sur leurs 
biens une aumône par laquelle tu les purifieras et tu les épure-
ras » 2. Ensuite, il y a ce voisinage entre les deux comparatifs azkâ 
(honorant) et at-har (purifiant) dans un appel aux croyants à ne 
pas mettre leur femmes en difficulté : « Lorsque vous répudiez les 
femmes… ne les mettez pas en difficulté… Ceci est plus purifiant 
et plus honorant pour vous » 3.

C. – Des femmes purifiées et des feuilles purifiées

Le participe passé féminin purifiées apparaît trois fois dans le 
Coran au sujet des épouses des gens du paradis mentionnant l’im-
possibilité pour elle d’être atteintes d’impureté physique : « Et ils y 
ont des femmes purifiées » 4 ; « et des femmes purifiées » 5 ; « Ils y 
ont des femmes purifiées » 6.

Ce même participe apparaît deux fois pour qualifier les écritures 
de Dieu : « Un Envoyé de Dieu récitant des feuilles purifiées » 7. 
« Dans des feuilles vénérées, sublimes, purifiées » 8.

1.	 Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 53.
2.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 103. Nous avons adopté cette traduction de Jacques 

Berque qui nous paraît plus proche de l’esprit du verset sublimant la pureté que la 
traduction de Blachère : épurer.

3.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 232.
4.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 25.
5.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 15.
6.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 57.
7.	 Coran, sourate 98 : La Preuve, v. 2.
8.	 Coran, sourate 80 : Le Renfrogné, v. 13-14.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   86 06/11/2016   19:32:31




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

87

Ce participe apparaît enfin une seule fois au masculin pluriel 
au sujet des anges qui sont les seuls à pouvoir toucher le Tableau 
Gardé : « Il ne saurait être touché que par les purifiés » 1.

Sixième constante coranique

Dieu aime les s’en-remettants 2 à Lui
L’amour de Dieu pour les s’en-remettants à Lui apparaît une 

seule fois dans le verset 159 de la sourate La Famille de ‘Imrān : 
« C’est par miséricorde de Dieu que tu t’es montré accommodant 
à leur égard. Si tu étais rude, d’un cœur dur, ils se seraient dis-
persés loin de toi. Efface leurs fautes et demande pour eux le par-
don, consulte-les sur les affaires. Mais quand tu te résous (à faire 
quelque chose), remets-t-en à Dieu. Dieu aime les s’en-remettants 
à Lui » 3.

Ce verset est intervenu, ainsi que plusieurs autres versets de cette 
partie de la sourate La famille de ‘Imrân, dans un contexte de trai-
tement des effets négatifs de la bataille d’Ouhod, notamment la 
critique des hypocrites de l’idée-même du jihâd sur le chemin de 
Dieu. Le verset se caractérise par une série d’injonctions adressées 
au Prophète d’être accommodant (et non dur) à l’égard de ces hy-
pocrites, d’effacer leurs fautes, de leur demander le pardon, de les 
consulter, pour se terminer par une corrélation notable entre réso-
lution et remise à Dieu, dans une proposition conditionnelle qui fait 
de la résolution une cause de la remise et de la remise une consé-
quence de la résolution. Si l’apparition de l’ordre d’être strict/sé-
vère se fait après l’ordre d’être souple/tolérant a surpris bon nombre 
d’exégètes, les occurrences de la remise à Dieu vont dans ce sens 
de corrélation entre action (et non attentisme) et remise à Dieu. 
L’amour de Dieu pour ceux qui s’en remettent à Lui réside dans 
cette corrélation.

1.	 Coran, sourate 56 : L’Événement, v. 79.
2.	 Cette construction bizarre d’un adjectif composé est dictée par l’importance dans 

le Coran de la vertu de tawakkoul (remise à Dieu). Elle s’explique également par la 
présence du participe présent moutawakkiloun à côté de son verbe tawakkala dans 
trois fins de versets presque identiques : « À Dieu doivent s’en remettre les s’en-
remettant ». Voici la traduction de Jacques Berque de l’une de ces trois fins de verset où 
il a dû ajouter capable de pour éviter le voisinage de trois répétitions : « Je m’en remets 
à Lui, et qu’à Lui s’en remettent ceux capables de s’en remettre à Lui ».

3.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 159.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   87 06/11/2016   19:32:31





88

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Le radical wakala (s’en remettre à) est un mot-clé coranique 
qui apparaît 69 fois sur la base de deux dérivés : l’attribut : wakîl 
(le répondant), présent 24 fois dans le Coran et le verbe : tawak-
kala (s’en remettre) présent 40 fois, y compris trois fois dans les-
quelles il apparaît lié à son sujet : moutawakkiloun (les s’en-remet-
tants), sans oublier une quatrième apparition de cet agent comme 
complément d’objet du verbe aimer dans la fin de verset de la sou-
rate La Famille de ‘Imrān constituant l’intitulé de ce chapitre. Enfin, 
le verbe woukkila (forme passive désignant l’Ange de la Mort) n’ap-
paraît qu’une fois : « Dis : – l’Ange de la Mort, chargé de vous, vous 
trépassera, puis à votre Seigneur vous retournerez » 1.

Ce qui attire l’attention dans les occurrences du verbe de la re-
mise à Dieu et de l’attribut (répondant), c’est le contexte d’appel à 
l’unification de Dieu qui exige que le croyant prenne Dieu, et seule-
ment Dieu, comme répondant à qui il s’en remet dans toutes ses af-
faires. C’est ce sens par lequel Ibn Mandhour a débuté l’entrée wa-
kala (s’en remettre à) : « Wakala est un verbe dont dérive l’un des 
attributs de Dieu wakîl (répondant), c’est-à-dire celui qui se charge 
d’assurer les biens des serviteurs. Cela veut dire dans la réalité celui 
qui règle, seul, les affaires de celui dont il a la charge. Le s’en remet-
tant à Dieu est celui qui sait que Dieu se charge de ses biens et de ses 
affaires. C’est pourquoi il s’en réfère à Lui seul et ne s’en remet point 
à quelqu’un d’autre » 2.

Ce sens coranique est le fil conducteur de toutes les acceptions de 
la remise à Dieu. Il constitue une sublimation de son vieux sens chez 
les Arabes transmis par Ibn Fâriss dans son al-Maqâ-îs : « W, K, L 
sont les trois consonnes d’un étymon signifiant : compter sur autrui 
dans ses affaires. Un homme faible s’appelle péjorativement (wakal) 
et (la remise) vient de cette faiblesse. C’est lorsqu’il fait preuve d’in-
capacité dans ses affaires et qu’il s’appuie sur autrui pour les faire » 3.

Nous tenterons dans cette recherche de mettre en évidence deux 
aspects des acceptions de la remise à Dieu. Le premier est celui de 
la similitude des formules insistant sur l’unicité de Dieu et du verbe 
s’en remettre à Dieu. Le deuxième est celui des relations qu’entre-

1.	 Coran, sourate 32 : La Prosternation, v. 11.
2.	 Lissân al-'Arab, t. 11, p. 734.
3.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 6, p. 136.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   88 06/11/2016   19:32:32




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

89

tient la remise à Dieu avec la croyance, en particulier, et avec le re-
tour, le repentir, la suffisance, le culte et la piété, en général.

A. – Similitude des formules du Garant-Répondant  
et de la remise à Dieu

Comme c’est le cas des occurrences des mots-clés dans le Coran, 
ce qui attire dans les occurrences du répondant et de la remise, c’est 
cette similitude de leurs formules apparaissant dans un contexte gé-
néral d’insistance sur l’unicité de Dieu incarnée par notre adora-
tion pour Lui et notre demande de son aide à Lui seul dans toutes 
nos affaires, unicité dont la réalité est résumée par le verset de la 
Liminaire : « C’est Toi que nous adorons et c’est à Toi que nous 
demandons de l’aide » 1.

B. – Formules du Garant-Répondant

Nous constatons dans le contexte de l’exclusivité de la de-
mande d’aide à Dieu, l’insistance de bon nombre des versets du 
« Répondant » sur le fait que Dieu est le Répondant de toute chose, 
que sa « répondance » nous est tout à fait suffisante et qu’il est im-
possible de trouver un répondant autre que Lui, même si c’était 
l’Envoyé de Dieu. Passons en revue les formules les plus fréquentes 
affirmant ce credo coranique :

1. – Formule : « Il est de toute chose le Garant-Répondant »

Elle apparaît trois fois dans le Coran, dont deux pour affir-
mer que Dieu est seul notre Seigneur et qu’Il est Créateur de toute 
chose : « Tel est Dieu, votre Seigneur. Il n’est de dieu que Lui, seul 
Créateur de toute chose. Adorez-Le. Il est de toute chose répon-
dant » 2. « Dieu est Créateur de toute chose. Il est de toute chose ré-
pondant » 3.

1.	 Coran, sourate 1 : La Liminaire, v. 5.
2.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 102.
3.	 Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 62.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   89 06/11/2016   19:32:32





90

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

2. – Formule : « Dieu est Suffisant comme Garant-Répondant »

C’est la formule la plus fréquente, six fois, dont trois dans la sou-
rate Les Femmes, deux dans celle des Coalisés et une dans celle du 
Voyage nocturne : « À Dieu appartient ce qu’il y a dans les cieux 
et sur la terre. Suffisant soit Dieu comme Répondant » 1. « À Lui 
appartient ce qu’il y a dans les cieux et sur la terre. Suffisant soit 
Dieu comme Répondant » 2. « Suffisant soit votre Seigneur comme 
Répondant » 3.

C. – Contiguïté de la remise avec la suffisance

Ce sens de suffisance de la garance de Dieu s’est confirmé dans 
un verset de la sourate La Famille de ‘Imrân à travers la contiguï-
té de la suffisance avec l’attribut Répondant : « Cela n’a fait que les 
confirmer dans la Foi. Ils dirent : Dieu nous suffise, meilleur soit-
il comme Répondant » 4. La suffisance a également été en voisinage 
avec la remise à Dieu dans deux versets : « s’ils se détournent, dis : 
Dieu me suffise, il n’est de Dieu que Lui, à Lui, je m’en remets » 5. 
« Dieu me suffise, à Lui s’en remettent les s’en-remettants » 6.

1. – Formule : « vous n’êtes pas leur garant »

Insistant davantage sur l’exclusivité de la garance de Dieu, le 
Coran a catégoriquement nié, dans sept versets, que l’Envoyé de 
Dieu puisse être répondant (garant) : « Tu aurais à te faire son ré-
pondant ? » 7. « Et nous ne t’avons pas envoyé à eux comme répon-
dant » 8. « Tu n’es pas leur répondant » 9. « Je ne suis pas votre ré-
pondant » 10.

1.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 132.
2.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 171.
3.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 65.
4.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 173.
5.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 129.
6.	 Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 38.
7.	 Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 43.
8.	 Coran, sourate 27 : Le Voyage nocturne, v. 54.
9.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 107 ; Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 41 ; Coran, 

sourate 42 : La Consultation, v. 6.
10.	Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 66 ; et Coran, sourate 10 : Jonas, v. 108.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   90 06/11/2016   19:32:32




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

91

C’est pourquoi il est normal de voir venir à cet effet un premier 
ordre au Prophète de prendre Dieu comme Répondant : « Prends-
le donc comme Répondant » 1 dans les premières révélations du 
Coran. Ensuite, interviendra un rappel de cet ordre qui fut au fond 
même des recommandations de Dieu dans la Thora : « nous avons 
donné le Livre à Moïse et en avons fait une guidance pour les fils 
d’Israël : ne prenez pas de Répondant en dehors de moi » 2.

D. – Formules de la remise à Dieu tawakkoul

Ce qui attire notre attention dans les versets de la remise à Dieu, 
c’est d’abord la haute fréquence de l’ordre adressé par Dieu à son 
Prophète de s’en remettre à Lui dans deux formules principales :

1. – Formules à l’impératif : « Remets-t-en à Dieu »

L’ordre de s’en remettre à Dieu dans un impératif à la 2ème per-
sonne du singulier s’est adressé au Prophète huit fois dans le Coran 
dont trois fois en compagnie de la 1ère formule de suffisance : 
« Remets-t-en à Dieu, suffisant soit Dieu comme Répondant » 3, 
alors qu’il est intervenu, seul, cinq fois et nous citons trois : 
« Remets-t-en à Dieu » 4.

Quant à l’ordre adressé à l’impératif de la 2ème personne du plu-
riel, il concerne les fils d’Israël ; ce qui confirme la constance des 
recommandations de Dieu dans tous ses messages : « Moïse dit : Ô 
mon peuple, si vous croyez en Dieu, remettez-vous en à Dieu, si vous 
êtes remis 5  ». « À Dieu remettez-vous-en si vous êtes croyants » 6.

1.	 Coran, sourate 74 : Celui qui se couvre, v. 9.
2.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 2.
3.	 Coran, sourate 5 : Les Femmes, v. 81 ; et Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 3 et 48.
4.	 Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 79 ; Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 61 ; et Coran, 

sourate 26 : Les Poètes, v. 217.
5.	 C’est notre traduction du sens coranique du mot musulman, car islam vient de taslîm 

(remise à Dieu), nom d’action de sallam, forme verbale composée de quatre lettres, 
très proche de aslam dont Islam constitue le nom d’action. L’erreur de traduire l’Islam 
comme venant de istislâm (la soumission), forme verbale composée de six lettres, est 
due à une confusion dont l’origine réside même chez les anciens lexicographes arabes 
rompus aux collections de toutes versions rapportées auprès de tout autochtone.

6.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 23.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   91 06/11/2016   19:32:32





92

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

2. – Formules à l’impératif sous le mode du subjonctif

L’ordre de s’en remettre à Dieu apparaît également neuf fois au 
subjonctif de la troisième personne avec deux formules :

a) Formule : « Qu’à Dieu s’en remettent les croyants »
Cette expression apparaît sept fois conjointement avec la 

croyance souvent dominée par un contexte de confrontation avec 
des peuples considérant comme mensongers les messagers et les 
messages de Dieu : « Qu’à Dieu s’en remettent les croyants » 1.

b) Formule : « Qu’à Dieu s’en remettent les s’en-remettants »
Cette formulation apparaît deux fois en contiguïté avec l’annonce 

par des envoyés de Dieu de leur remise à Dieu dans un contexte de 
sublimation de la remise à Dieu : « À Dieu je m’en remets, et qu’à 
Dieu s’en remettent les s’en-remettants » 2. « Pourquoi ne pas nous 
en remettre à Dieu… et qu’à Dieu s’en remettent les s’en-remet-
tants » 3.

E. – Les Prophètes et les Proches de Dieu  
s’en remettent à Lui

Cette annonce par les Prophètes et par les Proches de Dieu de 
leur remise à Lui apparaît dans plusieurs expressions dont la plus 
fréquente est celle à la 1ère personne du singulier : « je m’en re-
mets » qui s’est répétée sept fois dont : « à Dieu je m’en remets » 4, 
par Noé, « Certes, je m’en remets à Dieu, mon Seigneur et votre 
Seigneur » 5, par Houd, « Dis : que Dieu me suffise, il n’y a de dieu 
que Lui, à Lui je m’en remets » 6, par Muḥammad.

Vient après la formule à la 1ère personne du pluriel : « nous nous 
en remettons à Dieu » qui se répète quatre fois dont : « à Dieu, nous 

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 122 et 160 ; Coran, sourate 14 : Abraham, 
v. 11 ; Coran, sourate 58 : La Discussion, 10 ; Coran, sourate 64 : La Duperie générale, 
v. 13 ; Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 11 ; et Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 51.

2.	 Coran, sourate 12 : Joseph, v. 67.
3.	 Coran, sourate 14 : Abraham, v. 12.
4.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 71.
5.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 56.
6.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 129.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   92 06/11/2016   19:32:32




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

93

nous en remettons » 1 et « Ils dirent : à Dieu, nous nous en remet-
tons » 2.

F. – Relations de la Remise avec d’autres vertus

Quant à l’annonce par Dieu de la Remise de ceux qui s’en re-
mettent à Dieu, nous les passerons en revue à travers l’hommage 
rendu par Dieu aux vertus des s’en-remettants :

1. – Remise et croyance

Cette étroite relation entre Remise et croyance se confirme qua-
torze fois. Nous en avons déjà cité des exemples, notamment la for-
mule « qu’à Dieu s’en remettent les croyants », laquelle se répète 
sept fois dans une allusion au fait que la Remise est l’une des vertus 
des croyants.

La Remise à Dieu fait partie intégrante des qualités louables des 
croyants, notamment dans le verset des Butins : « Les croyants sont, 
certes, ceux dont les cœurs s’effarent au rappel de Dieu, ceux dont 
la Foi augmente à la récitation de Ses signes et qui à leur Seigneur 
s’en remettent » 3, dans le verset de la sourate La Royauté : « dis : Il 
est le Tout Miséricorde, nous croyons en Lui et à Lui nous nous 
en remettons » 4, dans le verset des Abeilles : « Il (Satan) n’a aucun 
pouvoir sur les croyants qui à leur Seigneur s’en remettent » 5 et 
dans le verset de la Consultation : « Et ce qui auprès de Dieu est 
meilleur et perdurable pour ceux qui croient et qui à leur Seigneur 
s’en remettent » 6.

2. – Remise et patience

Nous avons déjà souligné la relation entre la patience et la remise 
à Dieu au chapitre de l’amour de Dieu pour les patients : « Qui ont 
fait preuve de patience et à leur Seigneur s’en remettent » 7.

1.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 89.
2.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 85.
3.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 2.
4.	 Coran, sourate 67 : La Royauté, v. 29.
5.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 99.
6.	 Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 36.
7.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 42 ; et Coran, sourate 29 : L’Araignée, v. 59.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   93 06/11/2016   19:32:32





94

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

3. – Remise et repentir

Nous avons repéré une relation entre le fait de s’en remettre Dieu 
et le repentir dans le verset : « Dis : Il est mon Seigneur, il n’y a de 
Dieu que Lui, à Lui je m’en remets et à Lui ma Repentance » 1. Mais 
nous avons déjà repéré une relation entre Remise et Retour dans 
trois versets, par la bouche de Chou’ayb dans le verset de Houd : 
« Ma réussite ne tient qu’à Dieu, à Lui je m’en remets et à Lui je re-
tourne » 2, et par la bouche de Muḥammad dans le verset : « C’est 
Dieu mon Seigneur, à Lui je m’en remets et à Lui je retourne » 3.

Ce bref exposé nous montre clairement pourquoi Dieu aime les 
s’en-remettants. Il montre également le lien qui existe entre remise 
et action, qui est nécessairement la réalité d’une vraie remise à Dieu, 
car sans cette action, s’en remettre à Dieu ne saurait être une remise 
telle que l’ont démontrée les contextes dans lesquels elle apparaît. La 
réponse du Prophète était ferme à la question du bédouin qui vou-
lait relâcher sa chamelle et s’en remettre à Dieu, il lui dit : « attache-
la, puis remets-t-en à Dieu » 4.

Cette perception a été réaffirmée dans un autre Hadîth relaté par 
l’imâm Ahmad dans son Mousnad rapportant Omar Ibn al-Khat-
tâb qui dit : J’ai entendu l’Envoyé de Dieu dire : « Si vous vous en 
remettez à Dieu d’une vraie remise, Dieu vous rétribuera comme Il 
rétribue les oiseaux qui partent le ventre creux, le matin et s’en re-
tournent le ventre plein, le soir ».

La Tradition rapporte qu’Omar Ibn al-Khattâb rencontra des  
gens du Yémen qui mendiaient au marché, il leur demanda : 
« Qui êtes-vous ? Ils répondirent : nous sommes des gens qui 
s’en remettent à Dieu. Il répliqua : vous faites semblant d’en être. 
Quiconque s’en remet à Dieu sème d’abord le grain dans la terre 
puis s’en remet à Dieu ».

1.	 Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 30.
2.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 88.
3.	 Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 10.
4.	 Hadîth relaté par at-Tirmidhî.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   94 06/11/2016   19:32:32




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

95

Septième constante coranique

« Dieu aime les équitables »
Dieu annonce expressément son amour pour les équitables à la 

fin de trois versets du Coran dans trois contextes différents :
1] Celui du règlement des litiges entre adversaires, même s’ils ai-

maient le mensonge et étaient vénaux, comme c’est le cas de 
certain gens du Livre : « Tout oreilles pour le mensonge et 
goinfres de la vénalité. S’ils viennent à toi, juge entre eux ou 
détourne-toi d’eux. Si tu te détournes d’eux, ils ne te nui-
ront en rien. Si tu juges, alors, juge entre eux dans l’équité, 
Dieu aime les équitables » 1.

2] Celui du bon traitement des paisibles gens du Livre, remar-
quons la relation entre l’équité et la bonté vraie : « Dieu ne 
vous interdit pas, à l’égard de ceux qui ne vous combattent 
pas pour cause de religion et ne vous évincent pas de vos 
demeures, d’être bons et équitables : Dieu aime les équi-
tables » 2.

3] Celui de la réconciliation entre musulmans en conflit armé, 
remarquons le rapprochement entre qist (l’équité) et ‘adl (la 
justice), son équivalent en arabe et dans le Coran 3 : « Si deux 
groupes de croyants se combattent, réconciliez-les. Si l’un 
d’eux outrepasse (les limites) à l’encontre de l’autre, com-
battez celui qui outrepasse, jusqu’à ce qu’il s’incline devant 
l’ordre de Dieu ; s’il s’incline, réconciliez-les dans la justice : 
soyez équitables, Dieu aime les équitables » 4.

Le radical arabe qasata (faire justice), composé des trois 
consonnes Q, S et T (emphatique), dont les dérivés : aqsata et 
son nom d’action : mouqsitin apparaissent 27 fois dans le Coran, 
contient deux sens opposés, selon le contexte, comme l’a précisé Ibn 
Fâriss dans son al-Maqâ-îs : « Q, S et T (emphatique) constituent 

1.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 42.
2.	 Coran, sourate 60 : L’Éprouvée, v. 8.
3.	 Il y a une relation de substitution entre qist (équité) et ‘adl (justice) dans différents 

contextes, ce qui fait de l’un l’équivalent de l’autre, pour ne pas parler de synonymie. Le 
mot adl intervient 20 fois dans le Coran.

4.	 Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 9.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   95 06/11/2016   19:32:32





96

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

un radical consonantique indiquant deux sens opposés : qist signifie 
la justice et qast signifie l’injustice. Qistas signifie la balance » 1. Le 
premier sens représente la quasi majorité des occurrences de l’équi-
té qist dans le Coran : 15 fois pour le nom d’action qist (équité), 3 
fois pour la forme verbale aqsatat (juger en équité), 3 fois pour son 
nom d’agent mouqsitin (équitables), complément d’objet du verbe 
aimer, 2 fois pour le comparatif aqsat (plus équitable), ce qui fait 25 
occurrences pour l’équité, contre deux pour le nom d’agent qâsitin 
dérivé de qast indiquant l’iniquité (l’injustice).

A. – Équité et justice

Nous avons ci-dessus remarqué un rapprochement entre l’équi-
té et la justice dans le verset de la sourate Les Appartements : 
« Réconciliez-les dans la justice : soyez équitables, Dieu aime les 
équitables » 2.

Ce n’était pas le seul cas de proximité entre équité et justice, car 
nous avons remarqué deux versets qui se ressemblent et dans leur 
morphosyntaxe et dans leurs contextes, notamment de par l’incita-
tion des croyants à témoigner, pour Dieu et dans l’équité. Cela né-
cessite une justice qui, à son tour, ne saurait être faite qu’en s’abste-
nant de suivre la passion dans le verset de la sourate Les Femmes : 
« Ô vous qui croyez, tenez-vous dans l’équité en témoins pour 
Dieu, fût-ce contre vous-mêmes, des parents ou des proches. Ne 
suivez pas la passion de préférence à la justice » 3. Il faut aussi 
vaincre sa haine qui l’empêche de faire justice, selon le verset de la 
sourate La Table servie où nous remarquons une répétition deux 
fois de l’ordonnance de la justice, une fois pour inhiber l’effet de la 
haine sur la justice et une autre pour s’approcher de la piété : « Ô 
vous qui croyez, tenez-vous droits pour Dieu en témoins de l’équi-
té. Que la rancœur ne vous empêche pas de faire justice, car faire 
justice est plus proche de la piété » 4.

Ainsi équité et justice se rencontrent-elles dans trois versets du 
Coran. Mais ce qui attire encore l’attention dans cette relation, c’est 

1.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 5, p. 85 et 86.
2.	 Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 9.
3.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 135.
4.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 8.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   96 06/11/2016   19:32:32




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

97

le changement de rôle opéré dans un contexte d’exposition des ver-
tus ordonnées par Dieu à ses Prophètes et à ses Proches :

B. – Ordonnance de l’équité et de la justice

Équité et justice sont au fond des ordonnances et des recom-
mandations de Dieu :

Ordonnance de l’équité : « Dis, mon Seigneur ordonne l’équi-
té. Tournez votre visage vers Lui dans chaque lieu de prière. Priez-
le en lui vouant le culte » 1.

Ordonnance de la justice : « Dieu ordonne la justice, la bienfai-
sance et le don aux proches, et proscrit la turpitude, le blâmable et 
l’iniquité » 2.

La recommandation de l’équité et de la justice fait également 
partie de l’action des élus de Dieu :

Ordonnance de l’équité : « Ceux qui dénient les signes de Dieu 
et tuent, sans droit, les prophètes et ceux des humains qui or-
donnent l’équité, annonce-leur (la bonne nouvelle !) d’un tour-
ment douloureux » 3.

Ordonnance de la justice : « Dieu donne comme exemple deux 
hommes : l’un est muet, ne pouvant rien faire, entièrement dépen-
dant de son maître, où qu’il l’envoie il ne peut rien rapporter de 
bien, vaut-il alors autant de celui qui ordonne la justice tout en 
étant sur un chemin droit ? » 4.

C. – Gouvernement et jugement par l’équité  
et la justice

Équité et justice sont à la base des jugements à rendre pour régler 
les litiges entre les hommes :

Jugement avec équité : « Si tu juges, alors, juge entre eux dans 
l’équité, Dieu aime les équitables » 5.

1.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 29.
2.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 90.
3.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 21.
4.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 76.
5.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 42.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   97 06/11/2016   19:32:32





98

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Jugement avec justice : « Dieu vous ordonne de rendre les dé-
pôts à leur ayants droit et, lorsque vous jugez entre les hommes, de 
juger avec justice » 1.

À consulter al-Maqâ-îs d’Ibn Fâriss pour trouver une définition 
du adl (justice), on découvre une ressemblance entre l’étymon de 
l’équité qist et l’étymon de la justice adl : « Les trois consonnes : A’, 
D et L, dont se compose le radical adala, forment deux étymons ho-
mophones à deux sens opposés : l’un signifie l’égalité (au sens de 
l’équilibre) et l’autre dénote la déviation, (le contraire de la droi-
ture). Le premier sens signifie : juger avec égalité. On en désigne une 
chose égale à une autre (c’est le sens propre). La justice est égale-
ment le contraire de l’iniquité (au sens figuré). L’autre sens est la dé-
viation : adala et inadala, c’est-à-dire : dévier » 2.

Pour en savoir plus sur les raisons de l’amour de Dieu pour les 
équitables, poursuivons les occurrences de l’équité les plus impor-
tantes dans le Coran et remarquons notamment la fréquence d’une 
relation entre le qiyâm (maintien de l’équilibre de toute chose) et 
l’équité. Nous avons déjà repéré cette relation dans le contexte d’un 
témoignage pour Dieu). Pour ce qui est du verset de la sourate La 
Famille de ‘Imrān, nous avons affaire à un témoignage à dimension 
universelle, à savoir que Dieu tient tout avec équité, celle-ci étant un 
de ses attributs :

« Dieu témoigne, ainsi que les Anges et ceux qui ont la science, 
qu’il n’est de Dieu que Lui, maintenant tout avec équité, nul 
autre dieu que Lui, le puissant, le sage » 3.

Cette relation entre maintien et équité se confirme à travers l’ap-
parition de la balance comme complément d’objet du verbe poser 
dans un contexte d’élévation du ciel qui fait de la pose de cette ba-
lance comme l’institution d’une valeur universelle chargée de toutes 
les résonances du wazn (la pesée) en arabe, notamment celle de 
s’abstenir de toute démesure : « Le ciel, Il l’a élevée et Il a posé la 
balance. Ne transgressez pas la balance. Accomplissez la pesée 
avec équité et ne rendez pas la balance perdante » 4.

1.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 58.
2.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 4, p. 246 et 247.
3.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 18.
4.	 Coran, sourate 55 : Le Tout-Miséricordieux, v. 7-9.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   98 06/11/2016   19:32:33




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

99

Après la pose de la balance au ciel dans toutes ses dimensions 
éthiques, vient la descente du Livre pour établir l’équité parmi les 
hommes : « Nous avons envoyé nos prophètes avec des signes 
clairs et nous avons fait descendre, avec eux, le Livre et la Balance, 
afin que les hommes établissent l’équité » 1, comme si la conjonc-
tion de la Balance au Livre formait l’essence de ces signes clairs que 
Dieu envoya avec ses prophètes.

Notons d’ailleurs que l’équité fut à la base du message du pro-
phète Chou‘ayb, comme le prouve son insistance cinq fois sur 
l’équité de la balance : « Ô mon peuple, complétez mesure et poids, 
avec équité. Ne lésez pas les gens dans leurs biens. Ne semez pas la 
corruption sur terre » 2. « Et complétez mesure et poids, avec équi-
té » 3. C’est également lui qui utilise deux fois le terme de qistas (ba-
lance) dans sa prédication : « Complétez la mesure, quand vous 
mesurez et pesez avec une balance droite (juste) » 4. « Pesez avec 
une balance droite » 5.

C’est avec cette équité que sont posées les balances pesant les ac-
tions des hommes pour le Jour de la Résurrection : « Nous posons 
des balances justes pour le Jour de la Résurrection et nulle âme ne 
subira d’injustice » 6.

C’est avec cette équité que seront jugés les hommes ce jour-là. 
Notons, dans les versets suivants, le voisinage de l’affirmation de 
l’équité et de la négation de l’injustice : « Chaque nation a un en-
voyé et quand son prophète vient, ses (Hommes) seront jugés avec 
équité. Ils ne subiront pas d’injustice » 7. « Ils dissimuleront leur 
regret quand ils verront le Tourment. Ils seront jugés avec équité 
et ils ne subiront pas d’injustice » 8.

Le deuxième sens (négatif) de l’équité est celui intervenant avec la 
forme du nom d’agent (inique) dans la sourate Les Djinns : « Parmi 
nous, il y a ceux qui s’en remettent (à Dieu) et parmi nous il y a les 

1.	 Coran, sourate 57 : Le Fer, v. 25.
2.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 85.
3.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 152.
4.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 35.
5.	 Coran, sourate 26 : Les Poètes, v. 182.
6.	 Coran, sourate 21 : Les Prophètes, v. 47.
7.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 47.
8.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 54.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   99 06/11/2016   19:32:33





100

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

iniques. Les s’en remettants, quant à eux, cherchent la bonne gui-
dance. Quant aux iniques, ils servent de bois pour la Géhenne » 1.

Comme l’équité a deux sens opposés, dont l’un est négatif (le 
2ème sens ci-dessus, inique), la justice a également un deuxième sens 
négatif qui consiste à prendre comme égal à Dieu d’autres dieux. 
Ce sens négatif du verbe adala (prendre comme égal) apparaît deux 
fois dans le Coran, au début et dans les derniers versets de la sou-
rate Les Troupeaux : « Louange à Dieu qui créa les cieux et la terre 
et fit les ténèbres et la lumière. Et pourtant les mécréants donnent 
à leur Seigneur des égaux » 2. « Et ne suis pas les caprices de ceux 
qui démentent nos signes, qui ne croient pas au Jour dernier et qui 
donnent à leur Seigneur des égaux » 3.

La justice, c’est l’égalité. L’égalité peut être juste, et peut être in-
juste, et cela doit dépendre de la valeur/poids des deux choses que 
l’on veut rendre égales. En effet, le mal n’appartient pas en soi aux 
notions de justice ni d’égalité, mais par le fait de lier ou comparer 
(rendre égales) des choses incomparables.

Huitième constante coranique

« Certes, Dieu aime ceux qui combattent  
en rangs ordonnés sur son chemin »

Dieu annonce son amour pour ceux qui combattent pour sa 
cause une seule fois dans le verset 4 de la sourate en Ligne : « Dieu 
aime ceux qui combattent sur son chemin, en rangs (serrés), pa-
reils à un mur scellé de plomb » 4.

Ce verset comporte certains particularismes. Notons d’abord 
que cette annonce intervient au début du verset : Dieu aime et non 
à sa fin, comme c’est le cas de l’annonce de son amour pour les 
pieux, les bienfaisants, les patients, les repentants, les purificateurs 
d’eux-mêmes, les s’en-remettant à Lui, les équitables. Le deuxième 
particularisme de ce verset réside dans le fait que ces sept qualités 
aimées par Dieu sont individuelles. Quant au combat pour la cause 
de Dieu en rangs, il constitue une qualité collective. Ceci explique 

1.	 Coran, sourate 72 : Les Djinns, v. 14 et 15.
2.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 1.
3.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 150.
4.	 Coran, sourate 61 : Le Rang, v. 4.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   100 06/11/2016   19:32:33




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

101

l’émergence de l’unité des rangs dans un contexte de combat sur le 
chemin de Dieu. Le troisième particularisme du verset réside dans 
le fait que cet amour de Dieu pour les sept qualités susmentionnées 
était inconditionnel, c’est-à-dire non lié à d’autres qualités, comme 
si l’homme pouvait être ou ne pas être pieux, bel-agissant, patient, 
repentant, purificateur de lui-même, s’en-remettant ou équitable. 
S’il jouissait de l’une de ces qualités, il obtiendrait l’amour de Dieu 
sans la moindre condition. Dans le verset de la sourate le Rang, Dieu 
n’aime pas les combattants en tant que tels, mais seulement ceux 
qui combattent sur son chemin, d’un côté, et ceux qui sont en rangs 
serrés, de l’autre côté. C’est sur cet objectif général du « chemin de 
Dieu » que sera axée notre recherche, dans laquelle nous tenterons 
de relever tout ce qui soutient l’amour de Dieu pour ceux qui com-
battent sur son chemin.

Le verbe qâtala (combattre) vient du radical qatala (tuer), pré-
sent 94 fois, son nom d’action compris, avec deux occurrences pour 
qattala (tuer beaucoup), deux autres pour iqtatala (s’entretuer), et 
64 occurrences pour qâtala (combattre), c’est-à-dire un ensemble 
de 162 occurrences. Ce radical comporte un sens négatif chez les 
anciens arabes, comme l’affirme Ibn Fâriss dans son al-Maqâ-îs : 
« Q, T et L est un étymon dénotant une humiliation et une mise à 
mort. La qitla est la manière avec laquelle on est tué » 1.

Le meurtre est une action blâmable dans toutes les lois de Dieu, 
s’il est commis sans meurtre préalable d’une autre âme, comme 
l’affirma Moïse en dénonçant le meurtre d’un adolescent par le 
Serviteur de Dieu à qui Dieu accorda miséricorde et science éma-
nant de Lui : « Ils partirent jusqu’à ce qu’ils rencontrent un ado-
lescent ; il le tua. (Moïse) dit : As-tu tué une âme innocente n’ayant 
pas (tué une autre) âme. Tu as certes commis un acte blâmable » 2.

Dieu édicta également aux Fils d’Israël qu’un tel meurtre égale-
rait au meurtre de toute l’humanité : « C’est pourquoi nous édic-
tâmes, à l’intention des Fils d’Israël, que tuer une âme non cou-
pable du meurtre d’une autre âme ou de corruption sur la terre, 
c’est comme d’avoir tué tous les humains, et que faire vivre une 
âme, c’est comme d’avoir fait vivre tous les humains » 3.

1.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 5, p. 56.
2.	 Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 74.
3.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 32.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   101 06/11/2016   19:32:33





102

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Ce verset de la sourate La Table servie intervient après le récit de 
l’histoire des deux fils d’Adam dont l’un refusa de tuer son frère, en 
dépit de sa certitude que son frère le tuera et ce, pour ne pas com-
mettre le crime de meurtre : « Relate-leur l’histoire des deux fils 
d’Adam, en vérité, lorsqu’ils offrirent une oblation : acceptée de 
la part de l’un d’eux, elle ne le fut pas de l’autre. Ce dernier dit : 
je te tuerai, et le premier : Dieu n’acceptera rien que de la part des 
pieux. Si tu portes la main sur moi pour me tuer, je ne porterai 
pas la main sur toi pour te tuer, moi, je crains Dieu, Seigneur des 
mondes » 1.

Les formules de proscription du meurtre sont multiples dans le 
Coran, mais celle qui est la plus fréquente, trois fois en trois sou-
rates, est : « Ne tuez pas l’âme que Dieu a prohibée » 2.

Les deux versets de la sourate Les Femmes sont les plus sévères 
dans leur proscription du meurtre, le premier le considère comme 
absolument inadmissible : « Il n’appartient point à un croyant de 
tuer un croyant » 3, tandis que le deuxième (le suivant) est sévère 
vis-à-vis de quelque péché que ce soit : « Quiconque tue un croyant, 
volontairement, sa punition sera la Géhenne où il restera éternel-
lement. Dieu l’a en grande colère, il le maudit et lui prépare un im-
mense châtiment » 4.

Le Coran dénonce quatre fois le meurtre de leurs enfants par 
certains anciens Arabes à cause de leur pauvreté, notamment dans 
trois versets de la dernière partie de la sourate Les Troupeaux : « De 
même, leurs associés embellissent, pour beaucoup d’associateurs, 
le meurtre de leurs enfants » 5. « Perdants sont ceux qui tuent leurs 
enfants, par sottise et sans la moindre science » 6. « Ne tuez pas vos 
enfants pour cause d’indigence » 7. Puis dans la sourate Le Voyage 
nocturne qui considère ce meurtre comme un grand péché : « Ne 

1.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 27-28.
2.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 33 ; Coran, sourate 5 : Les Troupeaux, v. 151 ; 

et Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 68.
3.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 92.
4.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 93.
5.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 137.
6.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 140.
7.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 151.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   102 06/11/2016   19:32:33




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

103

tuez pas vos enfants pour cause d’indigence, leur meurtre est une 
grande abomination » 1.

Le Coran a également dénoncé l’enterrement, vivantes, des filles 
dans une de ses premières sourates, en pleine expositions des scènes 
effroyables du Jour de la résurrection : « Si l’enterrée vivante est in-
terrogée : pour quel péché elle fut été tuée » 2.

C’était-là un exposé rapide du contenu de quelques versets pros-
crivant sévèrement le meurtre d’une âme sans que celle-ci ait tué ou 
semé la corruption sur la terre. Cet exposé est nécessaire au début 
de cette recherche pour mettre en évidence la différence entre qatl 
(faire mourir quelqu’un de mort violente) et qitâl, qui le dépasse de 
loin, non seulement sur le plan étymologique (cette forme dénote 
l’action de deux ou de plusieurs adversaires), mais également sur le 
plan sémantique (c’est-à-dire celui des objectifs généraux). En effet, 
le combat pour la cause de Dieu vise, entre autres, à empêcher le 
meurtre commis par agression et injustice, et à empêcher ce qui est 
plus grave encore, à savoir, contraindre quelqu’un d’abjurer sa reli-
gion. C’est un objectif universel sur lequel nous tenterons de faire 
la lumière, pour mettre fin à des ambiguïtés de l’Histoire aggravées 
par des interprétations malintentionnées et hors contexte, qu’elles 
viennent de musulmans ou de non musulmans.

En effet, les débuts de la prédication musulmane connurent une 
interdiction du recours à la violence : « N’as-tu pas vu ceux à qui 
il fut dit : – retenez les mains (cessez le combat), accomplissez la 
prière et versez l’aumône légale » 3.

Ensuite, une autorisation fut donnée de combattre aux victimes 
d’une injustice : « Autorisation est donnée à ceux qui combattent 
pour avoir subi de l’injustice. Dieu est capable de les secourir » 4.

Ensuite, le combat fut prescrit aux croyants, bien qu’ils l’aient 
en aversion et ce, avant de savoir qu’il est pour leur bien : « Il vous 
est prescrit de combattre, bien que vous ayez cela en aversion. Il 
se peut que vous ayez de l’aversion pour une chose qui soit pour 

1.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 31.
2.	 Coran, sourate 81 : L’Obscurcissement, v. 8-9.
3.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 77.
4.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 39.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   103 06/11/2016   19:32:33





104

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

votre bien, et que vous aimiez une chose qui soit pour votre mal. 
Dieu sait ce que vous ne savez pas » 1.

La première prescription du combat se limite seulement à ceux 
qui combattent déjà les musulmans. Elle fut accompagnée d’une in-
terdiction de l’agression et de l’annonce par Dieu qu’Il n’aime pas 
les agresseurs, (comme nous le verrons dans la 3ème partie de cette 
encyclopédie). Ce combat fut sur le chemin de Dieu : « combattez 
sur le chemin de Dieu ceux qui vous combattent. N’agressez pas, 
Dieu n’aime pas les agresseurs » 2.

Un autre verset de la sourate La Vache montre bien que les in-
fidèles ne sont pas seulement les premiers à combattre les musul-
mans, mais qu’ils tiennent également à leur faire abjurer leur reli-
gion. Remarquons que ce verset intervient en réponse à aux interro-
gations de certains musulmans cachant leur répugnance au combat, 
notamment au mois sacré. La réponse du Coran fut décisive deux 
fois, montrant que le fait d’obliger les hommes à abjurer leur reli-
gion est plus grave que la mort que comporte le combat : « Ils t’in-
terrogent sur le mois sacré : le combat y serait-il autorisé ? Dis : 
le combat y est grave, mais écarter du chemin de Dieu, renier 
Dieu ainsi que la Mosquée sacrée et en expulser ses habitants est 
plus grave encore pour Dieu. La persécution est plus grave que le 
meurtre. Ils ne cesseront de vous combattre jusqu’à ce qu’ils vous 
fassent abjurer votre religion, s’ils le peuvent » 3.

Deux versets annoncent solennellement l’objectif du combat 
chez les musulmans, à savoir empêcher la persécution en matière de 
religion, et il n’y a pas d’agression dans un tel combat : « Combattez-
les jusqu’à ce qu’il n’y ait pas de persécution, et que la religion soit 
seulement à Dieu. S’ils arrêtent (leur combat), aucune agression 
n’aura lieu, excepté celle à l’encontre des injustes » 4.

« Combattez-les jusqu’à ce qu’il n’y ait pas de persécution, et 
que la religion soit seulement à Dieu. S’ils arrêtent (leur com-
bat), Dieu voit clairement ce qu’ils font » 5.

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 216.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 190.
3.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 217.
4.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 193.
5.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 39.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   104 06/11/2016   19:32:33




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

105

Le verset de la sourate Les Femmes met en évidence la différence 
d’objectifs entre le combat des croyants et le combat des mécréants, 
différence exprimée par la métaphore du chemin : « Ceux qui 
croient combattent sur le chemin de Dieu et les mécréants com-
battent sur le chemin du diable, combattez les partisans de Satan, 
la machination de Satan est faible » 1.

Dans les versets ci-dessus, le combat est accompagné de la mé-
taphore du « chemin de Dieu ». Ce rapprochement entre combat 
et chemin de Dieu apparaîtra également dans bon nombre de ver-
sets ci-dessous, comme c’est le cas pour le verset de la sourate Le 
Repentir, qui comprend un hommage clair rendu à un tel combat, 
évoqué dans le contexte d’un commerce (achat et vente) entre Dieu 
et les croyants : « Dieu a acheté aux croyants leurs âmes et leurs 
biens en contrepartie du paradis, ils combattent sur le chemin de 
Dieu. Ils tuent et sont tués. Promesse qu’Il a faite dans la Thora, 
l’Évangile et le Coran » 2.

Ce verset ci-dessus nous livre une définition pratique du combat, 
à savoir la mort de mécréants et de croyants, alors que l’hommage 
au combat se poursuit en précisant le fruit de son commerce : le pa-
radis, qui représente le bénéfice obtenu dans un tel commerce deve-
nu une promesse faite par Dieu, dans les trois livres sacrés, à ceux 
qui ont combattu sur le chemin de Dieu parmi les adeptes des trois 
religions.

Remarquons dans un verset de la sourate La Famille de ‘Imrān 
combien est grande la récompense que Dieu a réservée à ceux qui 
combattent pour sa cause. Remarquons également l’évocation de 
l’émigration, de l’expulsion, des torts subis et de la mort de croyants 
qui accompagnent nécessairement un tel combat : « Leur Seigneur 
les a exaucés : Je ne laisse point perdre l’action de quiconque parmi 
vous y participe, homme et femme, les uns comme les autres. Ceux 
donc qui ont émigré, qui ont été expulsés de leur habitat, qui ont 
été molestés sur mon chemin, qui ont combattu et sont tués, je 
leur effacerai leurs mauvaises actions et je les ferai entrer en des 
jardins sous lesquels coulent des ruisseaux. Dieu a, auprès de Lui, 
la belle rétribution » 3.

1.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 76.
2.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 111.
3.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 195.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   105 06/11/2016   19:32:33





106

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Les versets de combat les plus célèbres sont ceux qui glorifient 
le martyre en ordonnant de ne pas considérer celui qui est tué 
sur le chemin de Dieu (pour la cause de Dieu) comme mort, mais 
comme un vivant ayant sa récompense, même si nous n’en avons 
pas conscience : « Ne dites pas de ceux qui sont tués sur le chemin 
de Dieu : ils sont morts. Au contraire, ils sont vivants, mais vous 
n’en avez pas conscience » 1.

« Ne prends point ceux qui sont tués sur le chemin de Dieu 
pour des morts. Au contraire, ils sont vivants chez leur 
Seigneur, et ont leur rétribution » 2.

Retournons à la sourate Le Rang, pour constater la confirmation 
d’un bloc par quatre versets de sa fin (les versets 10-13) de ce qu’af-
firme le verset n° 4, à savoir l’amour de Dieu pour ceux qui com-
battent pour sa cause, mais avec la formule de jihâd sur le che-
min de Dieu, cette fois-ci. Ces versets incitent au jihâd sur le che-
min de Dieu avec un lexique propre au commerce, mais il ne s’agit 
pas de n’importe quel commerce ici, mais d’un commerce qui sauve 
du douloureux châtiment divin. Une telle incitation nous rappelle 
celle du verset n° 111 de la sourate Le Repentir utilisant un langage 
d’achat et de vente d’un genre spécial :

« Ô vous qui croyez, vous guiderai-je vers un négoce qui vous 
sauvera d’un tourment douloureux ? Vous croyez en Dieu et en son 
Envoyé, vous faites jihâd sur le chemin de Dieu, de vos biens et de 
vos âmes. Ceci est pour votre bien, si vous saviez. Dieu vous par-
donnera alors vos péchés et vous fera entrer dans des Jardins sous 
lesquels coulent des ruisseaux et dans des demeures agréables dans 
les Jardins d’Eden. C’est là un succès grandiose. (Il vous accordera 
aussi) une autre récompense que vous aimerez : un soutien venant 
de Dieu et une victoire prochaine. Annonce la bonne nouvelle aux 
croyants ! » 3.

Remarquons le dénominateur commun du combat et du jihâd, 
c’est « le chemin de Dieu », c’est-à-dire que c’est une lutte pour faire 
valoir la parole de Dieu et non pour conquérir des pays et assujettir 
des peuples. Ainsi, combat et jihâd sont-ils plutôt chargés d’une si-

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 154.
2.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 169.
3.	 Coran, sourate 61 : Le Rang, v. 10-13.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   106 06/11/2016   19:32:33




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

107

gnification favorisant la vie et non la mort, grâce à leur sublimation 
des valeurs divines.

Apparaissant 51 fois dans le Coran, le verbe jâjada et son nom 
d’action jihâd ont pour étymon le jouhd qui signifie la peine, comme 
l’affirme Ibn Fâriss dans son al-Maqâ-îs : « À l’origine, le J, H et D 
dénotent la peine. Ensuite, ils se chargent de significations proches 
de cette origine » 1.

Ce sens de la peine apparaît dans un verset de la sourate Le 
Repentir fustigeant chez certains hypocrites riches la moquerie à 
l’égard de certains musulmans pauvres, mais qui font volontiers 
l’aumône : « Ceux qui dénigrent les croyants qui font bénévole-
ment des aumônes, bien qu’ils trouvent à peine le nécessaire. Ils se 
moquent d’eux. Dieu se moque (de ces moqueurs) ! Ils auront un 
châtiment douloureux » 2.

Le verbe jâhada (au sens de forcer) apparaît deux fois et dans 
la même expression pour évoquer une tentative de parents poly-
théistes de contraindre leur enfant à associer des divinités à Dieu : 
« Si tes parents te forcent à m’associer ce dont tu n’as pas connais-
sance, ne leur obéis pas » 3.

Ce qui attire l’attention dans la morphosyntaxe générale des 
phrases traitant du combat pour la cause de Dieu, c’est la priorité 
donnée au jihâd de biens à celui par des personnes. Cette priorité 
renforce la présence, voire la dominance du sens de l’effort. Prenons 
pour exemple le verset de la sourate Le Repentir où sont corré-
lés l’ordre de mobilisation et l’ordre de jihâd de biens et d’âmes : 
« Mobilisez-vous, avec équipement léger et lourd et faites jihâd de 
vos biens et de vos âmes sur le chemin de Dieu. Ceci est pour votre 
bien, si vous saviez » 4.

Ce qui retient encore l’attention dans le jihâd sur le chemin de 
Dieu, c’est une autre corrélation avec la croyance qui lui est, syn-
taxiquement, antérieure dans bon nombre de ses occurrences. 
Remarquons dans les deux versets ci-dessous la proximité du 
verbe faire le jihâd avec le verbe croire (et émigrer) dans le verset 
des Butins, et avec les verbes du doute (à la forme négative) et de la 

1.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 1, p. 486.
2.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 79.
3.	 Coran, sourate 29 : L’Araignée, v. 8 ; et Coran, sourate 31 : Luqmân, v. 15.
4.	 Coran, sourate 11 : Le Repentir, v. 41.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   107 06/11/2016   19:32:33





108

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

croyance (à la forme affirmative) dans le verset des Appartements. 
Notons également dans la fin des deux versets et au début de celui 
des Butins, combien les moudjahidin sont considérés comme de 
vrais croyants (dans le premier) et comme véridiques (dans le deu-
xième) :

« Ceux qui ont cru, émigré et fait jihâd sur le chemin de Dieu 
et ceux qui ont donné refuge et secours, sont les croyants véri-
tables. Il leur revient pardon et généreuse rétribution » 1.
« Les croyants sont seulement ceux qui ont cru en Dieu et en 
son Envoyé, bien mieux, ils ne doutent point et font jihâd de 
leurs biens et de leurs âmes sur le chemin de Dieu. Ceux-là 
sont les véridiques » 2.

Mieux encore, ils sont les gagnants puis ceux qui ont réussi dans 
deux versets de la sourate Le Repentir :

« Ceux qui ont cru, émigré et fait jihâd sur le chemin de Dieu 
de leurs biens et de leurs personnes auront un rang plus consi-
dérable auprès de Dieu. Ceux-là seront les gagnants » 3.
« Mais l’Envoyé, et ceux qui ont cru avec lui, ont fait jihâd de 
leurs biens et de leurs personnes. Ceux-là auront les biens et 
ceux-là auront réussi » 4.

Un rapprochement entre les noms d’agent du jihâd et de la pa-
tience est établi dans deux versets où ces noms occupent la fonction 
de complément d’objet du verbe savoir, ce qui met en évidence le 
grand effort qu’exige le jihâd, comme c’est le cas pour la patience : 
« Comptez-vous entrer dans le paradis alors que Dieu n’a pas en-
core su, parmi vous, quels sont ceux qui font jihâd ni encore su 
lesquels parmi vous sont patients » 5. « Nous vous éprouverons, 
certes, pour savoir lesquels parmi vous font jihâd et savoir les-
quels sont patients » 6.

Nous terminerons ce bref exposé des multiples aspects du jihâd 
par ce que le verset de la sourate La Différenciation appelle grand 

1.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 74.
2.	 Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 15.
3.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 20.
4.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 88.
5.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 142.
6.	 Coran, sourate 47 : Muḥammad, v. 31.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   108 06/11/2016   19:32:34




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (2) C

eux que D
ieu aim

e

109

jihâd, à savoir rendre explicite les objectifs et les valeurs du Coran : 
« N’obéis pas aux mécréants, et à l’aide du coran, combats-les dans 
un grand jihâd » 1.

r r r
Revenons à présent, après cette longue digression sur des ques-

tions annexes, au verset 4 de la sourate Le Rang, et remarquons qu’il 
y a des qualités qui doivent impérativement se trouver chez les com-
battants, pour qu’ils méritent l’amour de Dieu, parmi lesquelles :

Premièrement, ils combattent ceux qui les combattent, ils ne 
prennent donc pas l’initiative du combat, ce ne sont pas eux qui 
déclenchent les hostilités, car leur combat ne doit pas sortir des 
limites de la légitime défense ; quant à la prétention que le combat 
offensif, l’attaque préalable existe en Islam, nous ne pouvons y 
souscrire en rien, car la religion musulmane, qui est la seule religion 
que Dieu agrée pour et de la part de ses adorateurs, n’a été révélée 
que par miséricorde envers les mondes, or personne n’a jamais 
entendu dire que l’épée était un symbole de miséricorde 2.

Deuxièmement, ils sont loyaux et sincères dans leur intention de 
combattre pour la cause de Dieu, ils ne combattent donc pas pour 
la gloire, ni par amour du butin, ni pour un quelconque profit dans 
leur vie ici-bas ; leur seul souci est que la parole de Dieu concernant 
la justice, la liberté et l’égalité soit prédominante et c’est ce que 
signifie « combattre pour la cause de Dieu ».

Troisièmement, ils doivent présenter un front uni face à 
l’ennemi, au tyran ou à l’oppresseur, que ce soit par leur corps, leur 
argent ou leur cœur, ou par la complémentarité de leurs actes.

Quatrièmement, ils doivent être soudés comme les pierres ou 
les blocs d’une muraille fortifiée, qui fait barrage à l’ennemi.

1.	 Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 52.
2.	 Pour plus de d’explications, voir notre livre en arabe : Le constant et le variable dans 

la Sunna et la Sîra, n° 5 : Le droit du jihâd dans les ouvrages sur le jihâd, dans Silsilat 
al-qira’ât al-matlouba (Série des lecture souhaitée), 2010.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   109 06/11/2016   19:32:34





110

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Cinquièmement, ils ne laissent rien les séparer ni amener entre 
eux la discorde et c’est la confirmation du terme utilisé par le Très-
Haut « soudés ».

Il y a un verset dans la sourate La Vache qui rend le combat ré-
préhensible à cause de ce qu’il suppose de meurtres et versements 
de sang.

« Le combat vous a été imposé alors qu’il est une abomination 
pour vous ; mais, il se peut que vous détestiez quelque chose de bé-
néfique pour vous et que vous aimiez quelque chose qui vous est 
nuisible. Cependant, Dieu seul sait et vous, vous ne savez pas » 1 ; 
et plus loin, Dieu dit aussi : « Et préparez pour les combattre toute 
la force dont vous disposez ainsi que des chevaux parqués (à cet 
effet). Vous terroriserez ainsi l’ennemi de Dieu et le vôtre ainsi 
que des ennemis dont vous ignorez l’identité et que Dieu seul 
connaît. Et tout ce que vous dépenserez pour la cause de Dieu vous 
sera restitué intégralement et vous ne serez pas lésés » 2.

Cela met en évidence l’obligation de solidarité entre les membres 
la nation, en se dotant de tous les éléments qu’il faut réunir pour af-
fronter l’ennemi, et nul doute que le fait de présenter un front uni 
constitue assurément l’un des éléments majeurs.

Et puis pour finir, il y a aussi ce verset où Dieu nous dit : « Et s’ils 
sont enclins à la paix, accède à leur requête et remets-t’en à Dieu 
car Il entend et sait tout » 3, et ce verset explique deux choses :

Premièrement, la nécessité des appels au maintien de l’ordre 
public et à la paix, pour éviter le combat qui est en soi répréhensible ;

Et deuxièmement, ne pas négliger de se préparer au combat et 
de se renforcer, même en temps de paix.

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 216.
2.	 Coran, sourate 8 : Le Butin, v. 60.
3.	 Coran, sourate 8 : Le Butin, v. 61.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   110 06/11/2016   19:32:34



Troisième partie

Ceux que Dieu n’aime pas

traite_amour_coran_francais_C6.indd   111 06/11/2016   19:32:34



traite_amour_coran_francais_C6.indd   112 06/11/2016   19:32:34




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

113

Introduction

Nous passons dans la troisième partie de cet ouvrage à ceux que 
Dieu n’aime pas ; Dieu annonce en effet ne pas aimer neuf caté-
gories d’hommes dont l’action et la position incarnent neuf vices 
parmi les pires, selon une éthique coranique faisant partie d’une 
éthique universellement admise. Ces hommes que Dieu n’aime pas 
sont d’abord les mécréants, les plus fréquemment dénoncés dans 
le Coran, suivis par les injustes, puis par les transgresseurs, les gas-
pilleurs, les traîtres, les corrupteurs, les orgueilleux, les réjouis, et 
enfin les arrogants-fanfarons. L’absence de l’amour de Dieu pour 
ces neuf catégories de vicieux participe d’une morale coranique gé-
nérale prohibant, interdisant et proscrivant toute mauvaise action 
émanant d’une mauvaise intention.

En effet, ces vices appartiennent à une seule famille des vices, 
tout à fait opposée à la famille des vertus. Quand nous disons « une 
seule famille » nous entendons par là un arbre du mal commun 
ayant neuf branches malicieuses communes sortant d’un seul tronc 
commun malin ayant trois grandes racines malignes communes. 
Ces dernières sont :

1.	 La dissimulation, incarnée par la mécréance (ou la négation 
de la vérité (la réalité),

2.	 La transgression (ou l’agression) au sens d’une outrance 
ayant pour conséquence un manque de respect des droits des 
hommes, et par là des limites de Dieu,

3.	 La corruption contraire à la réforme.

Notre étude des dizaines, voire des centaines de versets où 
apparaissent des mots-clés et des formules spécifiques dénotant les 
neuf vices a confirmé cette réalité d’appartenance à trois racines du 
mal. C’est une grande découverte dans le monde de la signification 
que de s’apercevoir que l’homme vicieux ne fait que dissimuler la 
réalité, transgresser les lois (les valeurs) régissant le comportement 

traite_amour_coran_francais_C6.indd   113 06/11/2016   19:32:34





114

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

normal des hommes de tous temps et corrompre l’ordre naturel 
écrit par Dieu lorsqu’il créa les cieux, la terre et l’homme.

On peut considérer la transgression comme la plus grande ra-
cine du mal. En effet, la plupart des vices impliquent implicitement 
la transgression : l’injustice est une transgression au sens d’une vio-
lation des droits d’autrui, le gaspillage est une transgression au sens 
d’un dépassement des besoins en matière de nutrition, la traîtrise 
est une transgression au sens d’un manquement (ne pas remplir ses 
engagements). L’orgueil (avec ses différentes manifestations : ré-
jouissance vaniteuse, arrogance et fanfaronnade) dénote également 
une transgression au sens d’une surestimation de la valeur de soi ac-
compagnée d’un mépris des autres. La mécréance et la corruption 
sont une transgression totale, la première en dissimulant la vérité, la 
deuxième en changeant l’ordre en désordre.

L’intensité de cette partie ne tient pas seulement au nombre des 
fins de versets annonçant l’absence de l’amour de Dieu pour les te-
nants de ces vices (24 fins de versets contre 17 fins de versets pour 
les vertus). Elle ne tient pas non plus au nombre plus grand des ver-
sets qui entrent dans les contextes de dénonciation des mauvaises 
actions de ces neuf catégories d’hommes vicieux. Elle tient surtout à 
la nature de la polémique coranique s’adressant aux mécréants deux 
fois plus qu’aux croyants.

Ce que nous devons souligner concernant la structure de la troi-
sième partie de cette étude, c’est son opposition à celle de la 2ème par-
tie d’un point de vue morphosyntaxique et sémantique. La négation 
de l’amour de Dieu engendre la substitution de l’avertissement à la 
promesse, le châtiment à la récompense, la Géhenne au paradis, la 
colère de Dieu à son contentement, la destruction des mécréants et 
des injustes au salut des pieux et des bienfaisants, etc., il y a tout un 
lexique de la menace qui se substitue à celui de la bonne nouvelle. 
Dans chaque chapitre, nous avons suivi la même méthodologie : re-
lever dans les versets exposés les éléments expliquant les raisons de 
l’absence de l’amour de Dieu pour les tenants de chaque vice étu-
dié. Notre respect d’une telle méthodologie tient à l’importance que 
nous accordons à la mise au jour de la logique constante du Coran 
traitant des constantes de l’action de l’homme.

Dans la deuxième partie, nous avons découvert, voire appris, ce 
que Dieu veut que nous fassions. Dans la troisième partie, nous dé-

traite_amour_coran_francais_C6.indd   114 06/11/2016   19:32:34




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

115

couvrons, voire nous apprenons, ce que Dieu veut que nous ne fas-
sions pas. Car, dans les deux cas, c’est de l’action qu’il s’agit, ce cri-
tère de salut ou de perdition, selon que l’action de l’homme découle 
de la pratique d’une vertu ou d’un vice.

Première constante coranique

Dieu n’aime pas les mécréants
Dieu annonce quatre fois dans le Coran qu’Il n’aime pas les mé-

créants dans les contextes suivants :

1. Le contexte de la suivance et de l’obéissance au Prophète. 
En effet, le verset 32 de la sourate La Famille de ‘Imrān intervient 
immédiatement après le fameux verset 31 qui était l’un des sujets de 
la première partie de cet ouvrage. Lisons les deux versets ensemble 
et remarquons l’étroite relation entre eux, établie par l’annonce 
de l’amour de Dieu pour ceux qui suivent son Envoyé (verset 31) 
et obéissent à Dieu et à son Envoyé (verset 32) et puis confirmée 
par la négation de son amour pour ceux qui se dérobent (verset 
32) lesquels sont implicitement considérés comme des mécréants : 
« Dis : si vous aimez Dieu, suivez-moi pour que Dieu vous aime et 
vous pardonne vos péchés. Dieu est tout pardon et miséricorde. 
Dis : obéissez à Dieu et à l’Envoyé. Si vous vous dérobez, (sachez 
que) Dieu n’aime pas les mécréants » 1. La dérobade (au sens de non 
suivance et de la désobéissance au Prophète) est donc une forme de 
mécréance.

2. Le contexte d’avertissement contre la mauvaise conséquence 
de la mécréance pour le mécréant, comme l’indiquent les versets 44 
et 45 de la sourate Les Romains, dans la mesure où la mécréance 
est une mauvaise action. La situation est contraire pour le croyant, 
car, par sa bonne action, il se fraie un chemin pour une bonne fin, 
à savoir une récompense, accordée par la grâce de Dieu à ceux 
qui croient et font de bonnes actions. Cette comparaison entre la 
mauvaise conséquence de la mécréance et la bonne conséquence 
de la croyance accompagnée d’une bonne action, nous explique la 
présence de la fin du verset 45 annonçant la négation de l’amour 

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 31-32.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   115 06/11/2016   19:32:34





116

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

de Dieu pour les mécréants : « Les mécréants auront à supporter 
les conséquences de leur ingratitude, tandis que ceux qui croient 
et font de bonnes actions se préparent une bonne fin. Ainsi Dieu 
récompensera-t il ceux qui croient et font de bonnes actions. Dieu 
n’aime pas les mécréants » 1. La mécréance est donc une mauvaise 
action impliquant une mauvaise fin.

Observation : Les deux contextes de l’annonce ci-dessus de la 
négation de l’amour de Dieu à l’égard des mécréants dénoncent 
la mécréance au sens coranique général, dans la mesure où elle est 
intervenue au singulier. Dans les deux contextes ci-dessous, nous 
avons affaire à la mécréance alliée à la traîtrise dans le verset de la 
sourate Le Pèlerinage et au péché dans le verset de la sourate Les 
Romains.

3. La mécréance est dénoncée comme étant le fait de personnes 
non seulement rompues au déni, mais également à la traîtrise. Cette 
mécréance et cette traîtrise s’incarnent dans leur combat injuste 
contre les croyants, pour la simple raison qu’ils sont croyants, 
(comme nous le fait valoir la thématique générale du Coran). C’est 
pourquoi le soutien de Dieu à ses fidèles s’exprime par sa défense 
des croyants au début du verset 38 de la sourate Le Pèlerinage, avant 
son annonce, à la fin, de son absence d’amour pour ces mécréants 
traîtres. Son soutien s’exprime également, au début du verset 39, par 
son autorisation donnée aux combattants de combattre pour lever 
l’injustice dont ils sont victimes et puis par l’annonce de son aide aux 
croyants pour vaincre les traîtres mécréants : « Dieu défend ceux 
qui croient, Il n’aime point les mécréants traîtres. Autorisation 
de combattre est donnée à ceux qui ont été injustement agressés ; 
et Dieu est en mesure de leur assurer la victoire » 2. La fin de ce 
verset de la sourate Le Pèlerinage crée une relation d’intimité entre 
mécréance et traîtrise, puisqu’elle présente la mécréance comme 
étant une traîtrise.

4. La dénonciation d’une action qui n’émane pas nécessairement 
de la mécréance, mais que Dieu sanctionne néanmoins comme un 
grand péché, à savoir l’usure. L’une des particularités du verset de 

1.	 Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 44-45.
2.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 38-39.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   116 06/11/2016   19:32:34




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

117

la sourate La Vache réside dans le fait de considérer l’usure comme 
confinant à la mécréance et aussi comme un grand péché. Nous ne 
pouvons pas séparer le verset 276 de celui qui le précède, le verset 
275, car le deuxième fait suite au premier dans sa dénonciation 
de l’usure : « Ceux qui mangent le fruit de l’usure se lèveront 
(au jour du Jugement) comme des possédés se débattant sous 
les attouchements de Satan, ceci parce qu’ils disent que la vente 
est comme l’usure. Dieu déclare licite la vente et déclare illicite 
l’usure. Celui qui s’en abstient (de l’usure), après avoir reçu un 
avertissement de son Seigneur, conserve ce qu’il a précédemment 
pris et son cas relève de Dieu. Ceux qui récidivent… ceux-là seront 
les compagnons du Feu, ils y demeureront à perpétuité. Dieu 
réduit à néant les fruits de l’usure et fructifie les aumônes. Dieu 
n’aime pas tout mécréant endurci et pécheur » 1. Ainsi le verset ci-
dessus établit-il un lien entre la mécréance et le grand péché, au sens 
que la mécréance est un grand péché.

Ces relations créées par les versets de la négation de l’amour de 
Dieu pour les mécréants constituent en effet des indices qui nous 
aident à révéler le fond de la mécréance à travers ses très nombreuses 
occurrences dans le Coran. Nous tenterons, comme d’habitude, de 
lier ces occurrences à l’étymon de la mécréance, tel qu’il est perçu 
par les anciens Arabes et comme nous l’a transmis Ibn Fâriss 
dans ses Maqâiîs. Lisons ce que rapporte ce sémanticien érudit 
et arrêtons-nous sur l’exemple de la cuirasse qui couvre la tenue 
d’un combattant, puis sur la connotation de kafir chez les anciens 
Arabes, à savoir le coucher du soleil, la mer et le grand fleuve, parce 
qu’ils couvrent la terre et le ciel par leurs couleurs : « Les K, F et 
R sont les trois consonnes d’un radical : kafara indiquant un seul 
sens : cacher, couvrir. On dit, pour celui qui couvre sa cuirasse par 
une tenue, qu’il a couvert sa cuirasse. Le moukaffar est un homme 
couvert par son arme. On appelle kâfir le coucher du soleil, parce 
qu’il couvre le ciel de couleurs et on l’utilise aussi pour la mer et le 
fleuve, qui couvrent la terre d’eau. Le koufr (la mécréance) est le 
contraire de l’îmân (la Foi). On l’a appelée ainsi parce qu’elle cache 
la vérité » 2.

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 275-276.
2.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 5, p. 1.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   117 06/11/2016   19:32:34





118

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Le texte coranique a repris ce sens concret neutre du « koufr » et 
l’a chargé d’une signification morale négative, en tant que contraire 
de la Foi. En effet, ce sens traduit la réalité de l’action du mécréant 
lorsqu’il cache ce qu’on ne doit pas cacher, à savoir la vérité.

Le koufr (mécréance) est un mot coranique hautement fréquent. 
Il apparaît 497 fois, y compris tous ses dérivés, excepté les 14 occur-
rences de « takfir asasayyi’ât (absolution des mauvaises actions par 
Dieu), usage spécifiquement coranique qui garde quand même le 
sens originel de cacher et de couvrir, car le pardon de Dieu signifie, 
entre autres, qu’il ne dévoilera pas ces actions au Jour du Compte. 
La plupart des acceptions de ce mot reviennent au verbe kafara avec 
322 occurrences, puis à son nom d’agent kafir et ses formes d’em-
phase : kouffar et kafour avec 172 occurrences, et enfin à ses deux 
noms d’action : koufr très fréquent (32 fois) et koufour peu fréquent 
(3 fois seulement).

Dans le verset 20 de la sourate Le Fer apparaît le mot zourrâ’a 
(cultivateurs), c’est-à-dire ceux qui couvrent par la terre ce qu’ils 
cultivent. C’est le prélude à la dénonciation de l’illusion du mé-
créant, qui aime tant le présent éphémère de sa vie qu’il le consi-
dère comme durable. Cette emprise de l’illusion et cette précipi-
tation dans l’appréciation des choses pourrait être à l’origine de la 
mécréance (ou déni) par laquelle l’homme tente de cacher la réali-
té des choses :

« Sachez que la vie d’ici-bas n’est que jeu, distraction, parure, 
rivalité d’orgueil d’entre vous et émulation en biens et en en-
fants, à la ressemblance d’une pluie qui fait pousser une végé-
tation qui plaît aux cultivateurs, puis elle se fane et tu la vois 
qui jaunit, puis devenir débris. Dans la vie dernière, il y a un 
châtiment sévère ainsi qu’un pardon de Dieu et du contente-
ment. La vie d’ici-bas n’est que plaisir illusoire » 1.

Le premier constat à faire pour ce qui est des occurrences de ce 
mot à dérivation coranique est qu’il intervient 256 fois comme une 
qualification de ceux qui n’ont pas cru au message de Muḥammad. 
Cette qualification est obtenue par trois termes et expressions : la 
formule « ceux qui dénient (nos signes) » (126 fois), comme au 
début de la sourate La Vache : « Quant à ceux qui dénient, c’est 

1.	 Coran, sourate 57 : Le Fer, v. 20

traite_amour_coran_francais_C6.indd   118 06/11/2016   19:32:34




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

119

égal pour eux que tu les avertisses ou ne les avertisses pas : ils ne 
croient pas » 1, le nom d’agent au pluriel régulier : kafiroun (mé-
créants) (111 fois), comme dans le verset de la sourate Les Femmes : 
« Ceux-là sont de vrais mécréants et nous avons préparé pour les 
mécréants un châtiment humiliant » 2, contre 19 occurrences pour 
le pluriel irrégulier du nom d’agent : kouffâr, comme dans le verset 
de la sourate Le Tonnerre : « Les mécréants sauront qui sera l’ul-
time demeure » 3.

Le deuxième constat, dans bon nombre des occurrences du 
verbe kafara (dénier), est son usage apparemment intransitif pour 
faire cas de la situation ou de l’action de celui qui dénie (les signes 
de Dieu). Il y a donc omission de son objet parce qu’il est com-
pris (sous-entendu), comme dans le verset de la sourate La Vache : 
« Salomon n’a pas dénié, mais ce sont les démons qui ont dénié. 
Ils n’instruisent personne avant de lui déclarer : nous sommes une 
tentation : ne dénie pas » 4 et comme dans l’autre verset de la même 
sourate : « Ceux qui dénient et meurent mécréants, sur ceux-là 
sera la malédiction de Dieu, des anges et de tous les hommes » 5.

Mais ce complément d’objet absent dans les contextes de dé-
nonciation générale susmentionnés marque sa présence dans des 
contextes de dénonciation spécifique exigeant sa présence à côté du 
verbe dénier. Dans ce cas, il est généralement accompagné de la fa-
meuse préposition coranique b qui sert à préciser les objets du déni 6 
qui sont Dieu et son Envoyé, comme dans le verset de la sourate 
Le Repentir : « Ce qui empêchait leurs dépenses d’être acceptées, 
c’est le fait qu’ils dénient Dieu et son Envoyé » 7. Mais dans le ver-

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 6
2.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 151.
3.	 Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 42.
4.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 102.
5.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 161.
6.	 Notons que ce complément d’objet du verbe kafara est généralement indirect en arabe, 

ce qui n’est pas le cas pour l’équivalent français : dénier, qui exige un complément 
d’objet direct. Mais le verbe kafara apparaît deux fois comme transitif direct dans 
deux versets de la sourate Houd, pour dénoncer la mécréance des peuples de ‘Âd 
et de Thamoud, son complément d’objet étant leur Seigneur : « Une malédiction les 
poursuivit ici-bas et le Jour de la Résurrection. Les ‘Âd ont dénié leur Seigneur, arrière 
aux ‘Âd, peuple de Houd ! », (Coran, sourate 11 : Houd, v. 60). « Comme s’ils n’y avaient 
jamais élu séjour. Les Thamoud ont dénié leur Seigneur, arrière aux Thamoud ! », 
(Coran, sourate 11 : Houd, v. 68).

7.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 54.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   119 06/11/2016   19:32:34





120

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

set de la sourate Les Butins, c’était les signes : « Telle la conduite 
de la gent de Pharaon et ses devanciers, ils dénièrent les signes de 
Dieu » 1. Et c’était le Jour Dernier, dans le verset de la sourate La 
Caverne : « Ce sont-là ceux qui dénient les signes de leur Seigneur 
et Sa rencontre » 2.

Le verbe renier en arabe n’est employé directement (c’est-à-
dire sans préposition) que pour dénoncer une infamie, au sujet des 
peuples de ‘Âd et de Thamoud, et ce dans deux versets de la sou-
rate Houd, et le complément du verbe est alors le nom de Dieu : 
« Ils furent poursuivis en ce monde par la malédiction (comme ils 
le seront) au jour de la Résurrection. N’est-il exact que ‘Âd avait 
renié son Seigneur ? Que la malédiction s’abatte sur ‘Âd, le peuple 
de Hûd » 3. « Comme s’ils n’y avaient jamais vécu. Le peuple de 
Thamûd n’avait-il pas renié son Seigneur ? Périsse le peuple de 
Thamûd ! » 4.

La mécréance entre dans divers contextes pour peindre la situa-
tion et le comportement de ceux qui n’ont pas cru au message de 
Muḥammad. Nous tenterons, dans ce bref exposé, de donner les 
exemples les plus importants de la mécréance accompagnée d’aver-
tissements à l’encontre des mécréants : l’anéantissement ici-bas et 
des châtiments dans l’au-delà.

Ce qui retient l’attention d’abord dans ces exemples, c’est le ca-
ractère universel de cette dénonciation de la mécréance. En effet, 
prenons comme exemple les occurrences du mot homme dans 
le Coran où nous constatons que sa qualification de franc-mé-
créant (forme d’emphase du nom d’agent du verbe dénier) pré-
dominait sur les autres qualificatifs, notamment les épithètes ka-
four et kaffar (franc-dénégat 5) : « Il est très désespéré, franc-déné-
gat » 6, « L’homme est toujours franc-dénégat » 7, « L’homme est, 

1.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 52.
2.	 Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 105.
3.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 60.
4.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 68.
5.	 C’est la traduction que nous choisissons pour exprimer l’emphase dont un tel 

néologisme est chargé.
6.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 9.
7.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 67.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   120 06/11/2016   19:32:35




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

121

certes, franc-dénégat » 1, « L’homme est donc franc-dénégat » 2, 
« L’homme est un franc-dénégat explicite » 3, « L’homme est in-
juste, franc-dénégat » 4, « Jeter dans la Géhenne tout franc-déné-
gat acharné » 5.

Cette franc-mécréance (ou mécréance endurcie) est interve-
nue encore trois fois à travers l’occurrence d’une forme spéciale du 
nom d’action de la mécréance : koufour dans une fin de verset in-
diquant la forte tendance des humains à la mécréance : « La plu-
part des hommes ne veulent que la franc-mécréance » 6. Dans sa 
franc-mécréance, l’homme ne fait que suivre Satan, lui aussi franc-
dénégat : « Satan est franc-mécréant de son Seigneur » 7 ; L’origine 
de cette mécréance remonte au refus de Satan à obéir à l’ordre de 
son Seigneur de se prosterner devant Adam : « Et nous dîmes aux 
Anges : prosternez-vous devant Adam ! Ils se prosternèrent sauf 
Iblis qui refusa, s’enfla d’orgueil et fut parmi les mécréants » 8.

R R R
Pour mieux savoir pourquoi Dieu n’aime pas les mécréants, 

nous passerons en revue deux séries de versets entrant dans deux 
contextes faisant apparaître la réalité de la mécréance. Dans le pre-
mier contexte apparaissent les antonymes/antithèses de la Foi (mé-
créance/incrédulité) et dans le deuxième ses synonymes. Cela veut 
dire que nous tenterons d’appréhender la mécréance en mettant 
en exergue sa corrélation avec les vices et sa contradiction avec les 
vertus.

A. – Les contraires à la mécréance

Définir un concept par son contraire peut être plus facile que de 
le définir en explicitant sa réalité. La mécréance apparaît comme 

1.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 66.
2.	 Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 48.
3.	 Coran, sourate 43 : L’Ornement, v. 15.
4.	 Coran, sourate 14 : Abraham, v. 34.
5.	 Coran, sourate 50 : Qâf, v. 24.
6.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 89 et 99 ; et Coran, sourate 25 : La 

Différenciation, v. 50.
7.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v : 27.
8.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 34.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   121 06/11/2016   19:32:35





122

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

contraire à plusieurs vertus d’action, notamment la Foi, la recon-
naissance, le fait de s’en remettre à Dieu et la piété.

1. – Opposition entre mécréance et croyance

Un lecteur attentif du Coran peut sans difficulté constater que 
la mécréance est le contraire de la croyance, grâce aux nombreux 
contextes et aux nombreuses expressions dans lesquelles la mé-
créance intervient en opposition à la croyance. Nous ne saurions 
passer en revue tous les versets où nous devons repérer ces cas. C’est 
pourquoi nous nous contentons d’en exposer des exemples choisis 
parmi les plus parlants. En effet, le verset de la sourate Les Butins 
nous présente les mécréants comme étant ceux qui ne croient pas : 
« Les pires des êtres auprès de Dieu sont ceux qui dénient (l’exis-
tence de Dieu), ne croyant pas » 9. La situation de ces derniers ne dif-
fère guère de celle de certains Gens du Livre parce qu’ils croient si 
peu qu’ils sont considérés comme mécréants : « Dieu les a maudits, 
à cause de leur mécréance, ils ne croient que si peu » 10. « Et pour 
avoir dit : nos cœurs sont opaques. Non, mais Dieu les a scellés, à 
cause de leur mécréance, ils ne croient que si peu » 11.

La mécréance des polythéistes de La Mecque, quant à elle, est 
présentée à plusieurs reprises comme étant un penchant à ne 
croire à rien et à se détourner de la guidance, alors que c’est une 
grâce de Dieu pour faciliter leur salut et échapper à son châtiment : 
« Quiconque le veut, qu’il croie, et quiconque le veut qu’il mé-
croie » 12, « … les uns restèrent croyants, les autres furent infidèles » 13.

Cette relation de contradiction entre la mécréance et la croyance 
prend la forme d’une opposition entre le devenir des croyants, 
leur récompense, et celui des mécréants, leur châtiment. Cette 
comparaison s’est répétée maintes fois ; elle est tantôt brève, dans 
un même verset, tantôt détaillée, dans deux versets voisins :

9.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 55.
10.	Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 46.
11.	Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 155.
12.	Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 72.
13.	Coran, sourate 29 : L’Araignée, v. 67.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   122 06/11/2016   19:32:35




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

123

1. – Opposition entre mécréants et croyants au sein  
d’un seul verset
Avec des verbes : « Dis : c’est la vérité (venant) de votre 

Seigneur, que celui qui le veut croit et que celui qui le veut soit un 
mécréant » 1. « Parmi eux, il y en a qui y ont cru et parmi eux, il y 
en a qui les ont reniés » 2.

Avec des adjectifs : « Ceux qui sont croyants savent que c’est la 
vérité (venant) de leur Seigneur, quant ceux qui sont mécréants, 
ils disent : que veut dire Dieu par un tel exemple ? » 3, « C’est parce 
que ceux qui sont mécréants suivent le Faux tandis que ceux qui 
sont croyants suivent la vérité (venant) de leur Seigneur » 4.

2. – Opposition entre mécréants et croyants au sein  
de deux versets voisins
« Dieu a promis à ceux qui croient et font les bonnes actions 

un pardon et une grande récompense, et à ceux qui ne croient pas 
et traitent nos signes de mensonges, ceux-là sont les compagnons 
de la Géhenne » 5, « Si une sourate est descendue, il y en a parmi 
eux qui disent : duquel parmi vous cette sourate a t-elle accru la 
Foi ? Pour ceux qui croient, elle a bien accru leur Foi et ils s’en ré-
jouissent. Quant à ceux qui ont le cœur malade (d’hypocrisie), elle 
n’a fait qu’ajouter à leur maladie et ils meurent en mécréants » 6.

2. – Opposition entre mécréance et soumission à Dieu (islam)

La mécréance est intervenue en opposition à l’islam dans un petit 
nombre de versets dont celui de la sourate La Famille de ‘Imrān : 
« Il ne saurait vous ordonner de prendre les anges et les prophètes 
pour des Seigneurs, vous ordonnerait-Il la mécréance alors que 
vous êtes musulmans ? » 7, et celui de la sourate Al-Hijr : « Peut-
être les mécréants souhaiteraient être des musulmans » 8.

1.	 Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 29.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 253.
3.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 26.
4.	 Coran, sourate 47 : Muḥammad, v. 3.
5.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 9-10.
6.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, 124-125.
7.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 80.
8.	 Coran, sourate 15 : Al-Hijr, v. 2.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   123 06/11/2016   19:32:35





124

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

3. – Opposition entre mécréance et reconnaissance

La mécréance intervient en opposition à la reconnaissance (au 
sens de gratitude) dans bon nombre de versets. Cette contradic-
tion participe de l’essence même de la mécréance koufr, en tant 
que voilement de la vérité, et de l’essence même de la reconnais-
sance, choukr, en tant que dévoilement de la grâce, surtout quand 
nous partons du fait que la guidance est toujours considérée, dans 
le Coran, comme une grâce de Dieu. C’est pourquoi il est normal 
de voir la mécréance comme contraire à la reconnaissance dans un 
contexte de guidance : « Nous l’avons guidé sur le chemin, soit il 
est reconnaissant, soit il est mécréant » 1, dans un contexte de rap-
pel de Dieu : « Souvenez-vous de moi et je me souviendrai de vous ; 
soyez reconnaissants et non pas mécréants » 2, « Votre seigneur 
proclama alors : si vous êtes reconnaissants, je vous en donnerai 
davantage, si vous êtes mécréants, mon châtiment sera sévère » 3.

Il est important pour cette étude de savoir que Dieu est mécon-
tent de celui qui est mécréant, alors qu’il est content de celui qui se 
montre reconnaissant : « Si vous êtes mécréants, Dieu se passera 
de vous, car Il n’admet pas la mécréance chez ses serviteurs. Mais 
si vous vous montrez reconnaissants, Il agréera votre gratitude » 4.

4. – Opposition entre mécréance et piété

L’opposition entre la mécréance et la piété est mentionnée dans 
la recommandation faite par Dieu aux humains dans ses Livres ré-
vélés, il est donc normal que le Coran mentionne dans ce contexte 
que Dieu se passe de ceux qui le renient : « À Dieu appartient ce 
qu’ils dans les cieux et sur la terre. Nous avons recommandé à 
ceux qui eurent un Livre avant vous, comme à vous, d’être pieux 
envers Dieu. Si vous vous montrez mécréants, à Dieu appartient 
ce qui est dans les cieux et sur la terre. Il est tout suffisant et tout 
louable » 5.

Elle est encore aussi en opposition à la piété dans un verset de la 
sourate Le Tonnerre, dans un contexte qui intéresse notre étude, à 

1.	 Coran, sourate 76 : L’Homme, v. 3.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 152.
3.	 Coran, sourate 14 : Abraham, v. 7.
4.	 Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 7.
5.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 131.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   124 06/11/2016   19:32:35




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

125

savoir le devenir des mécréants (le Feu) en opposition au paradis, 
pour les pieux : « Image du Paradis promis aux pieux : des ruis-
seaux couleront en-bas, ses fruits s’offriront sans trêve ainsi que 
ses ombrages. Voilà l’heureuse issue de ceux qui sont pieux, alors 
que les mécréants sont voués au feu » 1.

B. – La famille de l’incrédulité (ou mécréance)

Il est bien sûr possible de définir une notion ou un concept à 
travers l’étude de ses occurrences dans le Coran, et pour ce qui est 
de l’incrédulité, la définition la plus précise se trouve dans les ver-
sets où elle apparaît en relation avec d’autres concepts liés au mal. 
Ceux-ci sont au nombre de onze, et le plus important d’entre eux est 
l’injustice. Suivent l’association, l’égarement, le fait de détourner les 
autres du droit chemin, la dénégation et le mensonge, la corruption, 
la tyrannie et la perversité, l’arrogance (avec la vanité et l’orgueil), 
l’hypocrisie, le fait de commettre un crime ; avec tous ces concepts 
du mal, l’incrédulité entretient des relations de complémentarité. Et 
c’est l’abondance des occurrences de ces concepts dans le contexte 
d’incrédulité qui nous a permis de les cerner. Il est donc naturel que 
Dieu mentionne quatre fois qu’Il déteste les mécréants :

« Dieu n’aime pas les mécréants » 2. « Car Il n’aime pas les mé-
créants » 3. « Il n’aime pas les traîtres ingrats » 4. « Dieu tient en 
aversion tout mécréant endurci et pécheur » 5.

Deuxième constante coranique

« Et Dieu n’aime pas les injustes »
Dieu annonce qu’Il n’aime pas les injustes trois fois dans le 

Coran à la fin de deux versets de la sourate La Famille de ‘Imrān et 
d’un verset de la sourate La Consultation, dans trois contextes diffé-
rents :

D’abord celui de confirmer la récompense des actions, dans 
le premier verset de la sourate La Famille de ‘Imrān : « A ceux qui 

1.	 Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 35.
2.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 32.
3.	 Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 45.
4.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 38.
5.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 276.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   125 06/11/2016   19:32:35





126

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

croient et font les bonnes actions, Il donnera l’intégralité de leur 
récompense. Dieu n’aime pas les injustes » 1 ;

Puis celui d’inciter au pardon, dans le verset de la sourate La 
Consultation : « La rétribution d’une mauvaise action est propor-
tionnelle à la faute commise… Quant à celui qui se montre indul-
gent et qui cherche la conciliation, c’est à Dieu qu’incombera sa 
récompense, car Dieu n’aime pas les injustes » 2 ;

Enfin, celui d’inciter à la patience dans le combat dans le deu-
xième verset de la sourate La Famille de ‘Imrān : « Si une blessure 
vous afflige, pareille blessure affligera vos adversaires. Nous fai-
sons alterner les bons et les mauvais jours entre les hommes. C’est 
pour que Dieu reconnaisse les (vrais) croyants et se donne parmi 
vous des martyrs. Dieu n’aime pas les injustes » 3.

Les consonnes : (Th, L et M) forment un radical arabe dont les 
dérivés (son nom d’agent : thâlim ou î n (injuste / s), son verbe : 
thalama (commettre de l’injustice) et son nom d’action : thoulm 
(injustice) apparaissent à 271 reprises dans le Coran. Si l’on y ajoute 
les 24 occurrences de thouloumat (ténèbres et ses dérivés qui ont la 
même la racine) le total monte à 295 occurrences. On constate une 
légère dominance des acceptions du nom d’agent, avec 134 occur-
rences, contre 119 pour le verbe et 19 pour son nom d’action.

Comme nous l’avons rapidement souligné ci-dessus, et selon Ibn 
Fâriss, le thoulm (injustice) a deux étymons : Thalama consiste en 
deux étymons dont l’un est le contraire de la lumière et l’autre, la 
mise d’une chose hors de sa place, par transgression. Les ténèbres 
sont le premier étymon et l’injustice en est le deuxième, elle consiste 
à commettre de l’injustice à l’égard d’autrui » 4.

Ce qui nous intéresse, c’est le deuxième étymon, bien que nous 
tendions à le considérer comme l’étymon réel de thalama, à savoir 
mettre une chose hors de sa place, par transgression. Ce qui im-
porte dans cette définition de l’injustice, c’est le fait de souligner la 
transgression dans cette mauvaise mise en place des choses, car il est 
commun à bon nombre des vices, à savoir le fait de dépasser les li-

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 57.
2.	 Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 40.
3.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 140.
4.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 3, p. 468.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   126 06/11/2016   19:32:35




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

127

mites connues et admises dans la pose des choses théoriquement et 
pratiquement.

Ce qui nous pousse à considérer les deux étymons d’Ibn Fâriss 
comme un seul étymon, c’est la morphologie de thoulma (ténèbres) 
qui semble être le féminin de thoulm (injustice), avec l’adjonction 
de a comme marque du féminin. Cette homophonie engendre une 
synonymie, car les ténèbres signifient une transgression qui n’abou-
tit pas seulement à la diminution de la chose transgressée, mais 
parfois son effacement, comme l’indique le verset de la sourate Le 
Voyage nocturne, en décrivant le signe de la nuit par rapport au 
signe du jour : « Du jour et de la nuit, Nous avons fait deux signes, 
Nous effaçâmes le signe de la nuit et rendîmes éclairant le signe du 
jour, pour que vous cherchiez la grâce de votre Seigneur et sachiez 
le nombre des années et le calcul. Toute chose, nous l’avons ren-
due bien explicite » 1.

Le verset des deux jardins dans la sourate La Caverne soutient ce 
sens, car dans la négation de la moindre injustice (en arabe) ou du 
moindre manquement (en français) de leur récolte, on doit déceler 
une absence de diminution : « Les deux jardins donnèrent leur ré-
colte sans rien en manquer. Entre les deux, nous avons fait jaillir 
une rivière » 2. La métaphore de revêtir la Foi d’une injustice dans le 
verset de la sourate Les Troupeaux ne diffère pas de celle considé-
rant l’injustice comme un manquement dans la sourate La Caverne : 
« Ceux qui croient et ne revêtent pas leur croyance d’injustice ont 
la sécurité et sont les biens guidés » 3.

Il importe de constater la grande différence entre les défini-
tions théoriques des mots dans les dictionnaires et leurs occur-
rences pragmatiques dans le Coran. L’étonnement du lecteur du 
Coran se transforme en admiration chaque fois qu’il réalise pour-
quoi Dieu juge comme de l’injustice bon nombre de mauvaises ac-
tions, à condition de tenir toujours le lien très fin reliant chaque oc-
currence de l’injustice dans les dizaines de versets au sens originel 
de la transgression.

Pour compléter cet important constat, nous soulignons une par-
ticularité des emplois de l’injustice dans le Coran, à savoir la prédo-

1.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 12.
2.	 Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 33.
3.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 82.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   127 06/11/2016   19:32:35





128

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

minance du nom d’agent et du verbe commettre l’injustice dans le 
but de dénoncer une catégorie d’hommes dont le comportement se 
caractérise par cette transgression des limites des choses. Sur les 134 
occurrences du nom d’agent de l’injustice, les injustes sont cités 119 
fois en tant que catégorie distincte, et avec un article défini : Adh-
dhâlimoun ou adh-dhâlimîn. En voici des exemples soulignant la 
mauvaise pensée ou le mauvais comportement de ces Injustes :

« Ne chasse pas ceux qui invoquent leur Seigneur, matin et 
soir, cherchant son visage. Il ne t’incombe pas de leur deman-
der de comptes, pas plus qu’à eux de te demander de comptes. 
En les chassant, tu serais parmi les injustes » 1.
« Le Cri les a pris en toute justice. Nous les avons réduits à des 
débris, arrière au peuple des injustes ! » 2

« Nous le prîmes, lui et ses soldats, Nous les précipitâmes dans 
la mer. Regarde quelle est la fin des injustes ! » 3

Sur les 85 occurrences à la forme affirmative, les « injustes » sont 
désignés 31 fois comme étant « ceux qui ont commis l’injustice ». 
En voici des exemples où l’avertissement paraît dominant :

« Avant (ce livre) il y avait eu le Livre de Moïse, en tant que 
guide et miséricorde. Ceci est un Livre qui le confirme, en 
langue arabe, pour avertir ceux qui ont commis l’injustice et 
annoncer la bonne nouvelle aux bienfaisants » 4.
« Et ne me parle pas de ceux qui ont commis l’injustice, ils se-
ront noyés » 5.
« Rassemblez ceux qui ont commis l’injustice, eux, leurs 
épouses et ce qu’ils adoraient » 6.

Ceci représente 147 occurrences sur les 271 de l’injustice. Elles 
sont à comparer aux 256 occurrences des trois catégories de mé-
créance. L’injustice arrive donc deuxième, après la mécréance, en 
termes de fréquence pour désigner les non croyants.

1.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 52.
2.	 Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 41.
3.	 Coran, sourate 28 : La Narration, v. 40.
4.	 Coran, sourate 46 : Al-Ahqâf, v. 12.
5.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 37 ; et Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 27.
6.	 Coran, sourate 37 : Les [Anges] en rangs, v. 22.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   128 06/11/2016   19:32:35




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

129

Nous tenterons dans cette étude de suivre à quelles occasions 
l’injustice est dénoncée, et les injustes mis en garde contre les consé-
quences néfastes de leur transgression de ce qui est universellement 
recevable et admissible. Leur transgression est d’abord une injustice 
commise à leur égard, eux-mêmes, avant d’en être une à l’égard de 
leur Seigneur et des hommes, comme l’affirment et réaffirment les 
29 occurrences des formules de « l’injustice à l’égard de soi-même ». 
C’est un sujet sur lequel nous mettrons l’accent dans cette étude 
pour expliquer pourquoi Dieu n’aime pas les injustes.

Suivons d’abord les occurrences dans lesquelles les injustes sont 
plus proches de l’étymon de la transgression. C’est le cas dans des 
fins de versets qualifiant explicitement d’injustes ceux qui com-
mettent certaines actions mauvaises. Notons que ces condamna-
tions coraniques constituent autant de définitions pragmatiques de 
l’injustice, notamment celles prenant la forme d’un jugement ferme, 
tel que cette fin de verset répétée sept fois dans le Coran : « ceux-là 
sont les injustes ».

Notons parmi les versets où apparaît cette expression, le verset 
de la sourate La Famille de ‘Imrān qui dénonce le mensonge forgé 
contre Dieu, en déformant ce qu’Il a fait descendre. Il considère 
ceux qui le font comme des injustes, car un tel mensonge consti-
tue une transgression contre le droit de Dieu à édicter seul des sen-
tences : « Cela étant, ceux qui forgent le mensonge contre Dieu, 
ceux-là sont les injustes » 1.

Notons également, parmi ces versets, le verset de la sourate La 
Vache qui considère la prise par l’époux d’une partie de la dote de la 
divorcée comme une transgression non seulement contre le droit de 
la femme mais aussi comme une transgression des limites de Dieu : 
« La répudiation a lieu deux fois : au-delà, gardez (votre femme) 
en la traitant convenablement, ou renvoyez-la avec bienfaisance. Il 
ne vous est pas licite de prendre quoi que ce soit de ce que vous lui 
avez donné, à moins que tous deux craignez de ne pas observer les 
limites de Dieu. Si vous craignez de ne pas respecter les limites de 
Dieu, nul grief à tous deux si l’épouse rachète (sa liberté). Voilà les 
limites de Dieu. Ne les transgressez pas. Ceux qui transgressent les 
limites de Dieu, ceux-là sont les injustes » 2.

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 94.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 229.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   129 06/11/2016   19:32:35





130

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Notons, enfin, parmi ces versets, le verset de la sourate Les 
Appartements qui interdit les appellations injurieuses, les consi-
dérant comme des actes de perversité et qualifiant d’injustes ceux 
qui les donnent, car elles constituent une offense à la dignité d’au-
trui, donc une transgression : « Ne vous appelez pas par des sur-
noms (injurieux). Qu’il est détestable de se faire traiter de pervers, 
quand on a la Foi ! Celui qui ne se repent pas, ceux-là sont les in-
justes » 1.

A. – La famille de l’injustice

Passons maintenant à la définition de l’injustice par ses relations 
avec les vices. Le suivi des occurrences de vocable injustice dans le 
Coran nous a permis de repérer dix relations avec les vices dénon-
cés. La première et la plus fréquente est celle qu’elle entretient avec 
la mécréance. Cette relation est suivie par de fortes relations avec 
le mensonge, l’association (le polythéisme) et la non-observance. 
Viennent en troisième ordre des relations circonstancielles avec 
l’impudence, l’égarement, la vanité et la criminalité.

1. – Injustice et mensonge

Dans cette relation entre injustice et mensonge, nous mettons 
l’accent sur l’expression « forger le mensonge » qui vient en tête et 
à la fin de bon nombre de versets. Nous avons choisi ceux commen-
çant par cette formule de dénonciation de l’injustice : « Qui est plus 
injuste que » répétée neuf fois dans le Coran, et accompagnée de 
fins de versets dénonçant également l’injustice.

Notons parmi ces versets celui de la sourate Houd dénonçant 
deux fois ceux qui forgent le mensonge comme étant des menteurs 
et par conséquent des injustes » Qui est plus injuste que celui qui 
forge un mensonge contre Dieu ? Ceux-là seront présentés de-
vant leur Seigneur, et les Témoins diront : ceux-là ont menti en-
vers leur Seigneur. Et la malédiction de Dieu tombera sur les in-
justes » 2.

C’est également le cas dans le verset de la sourate Les Troupeaux 
qui commence par la même formule de dénonciation susmention-

1.	 Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 11.
2.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 18.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   130 06/11/2016   19:32:35




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

131

née et se termine par un jugement d’échec pour les injustes : « Qui 
est plus injuste que celui qui forge un mensonge contre Dieu ou 
dément ses signes ? Certes, les injustes ne gagneront pas » 1.

Le verset de la sourate Le Rang représente un troisième exemple 
de cette relation de l’injustice avec le mensonge, le début étant tou-
jours le même, mais avec une fin annonçant la privation des injustes 
de la guidance de Dieu : « Qui est plus injuste que celui forge un 
mensonge contre Dieu, alors qu’il est appelé à l’Islam ? Dieu ne 
guide pas le peuple des injustes » 2.

2. – Injustice et polythéisme

L’association (polythéisme) figure parmi les mauvaises actions 
considérées comme de l’injustice dans plusieurs versets. Nous avons 
choisi le célèbre verset de Luqmân qui interdit l’association jugée 
comme une grande injustice : « Quand Luqmân dit à son fils en 
l’instruisant : Mon fils, n’associe (rien) à Dieu, l’association est, 
certes, une grande injustice » 3.

L’injustice que constitue l’association est exprimée lors de l’in-
vocation de ceux qui ne possèdent ni utilité ni capacité de faire du 
tort, comme l’indique le verset de Jonas. À l’évidence, la logique de 
cette condamnation est soutenue dans plusieurs autres versets ju-
geant que seul Dieu est capable d’être utile et qu’invoquer un autre 
constitue une insulte à l’omnipotence de Dieu : « Et n’invoque pas, 
en dehors de Dieu, ce qui ne peut ni t’être utile ni te nuire. Si tu le 
fais, tu seras parmi les injustes » 4.

Les Israélites ont commis cette injustice en adorant le veau après 
que Dieu les a sauvés de Pharaon et de son peuple. Cette condam-
nation pour injustice apparaît à plusieurs reprises, notamment dans 
la sourate La Vache : « Après lui, vous avez pris le veau (comme 
idole) et vous avez été injustes » 5.

1.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 21.
2.	 Coran, sourate 61 : Le Rang, v. 7.
3.	 Coran, sourate 31 : Luqmân, v. 13.
4.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 106.
5.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 51 et 92.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   131 06/11/2016   19:32:36





132

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

3-4. – Injustice, passions et égarement

Le verset des Romains nous révèle d’autres aspects de l’injus-
tice, à savoir qu’elle découle d’une tendance générale chez l’homme 
à suivre ses passions, ce qui le fait s’éloigner de la vérité : « Mais, 
ceux qui commettent l’injustice ne font que suivre leurs passions, 
sans science. Qui saurait guider ceux que Dieu a égarés et qui ne 
trouveront personne pour les secourir » 1.

5. – Injustice et impudence

Notons une des particularités du verset de la sourate La 
Consultation, à savoir cette relation entre injustice et impudence 
et le fait qu’il est le seul à dénoncer expressément l’injustice des 
hommes, renforçant ainsi la présence de la transgression dans l’ac-
tion des injustes qui doivent répondre de leurs actions : « Le blâme 
est seulement sur ceux qui font subir aux hommes l’injustice, 
sans le moindre droit, et se comportent en impudents sur la terre. 
Ceux-là auront un châtiment douloureux » 2.

6. – Injustice, opulence et crime

Le verset de la sourate Houd établit une relation de proximité 
entre l’injustice et le crime découlant de l’opulence : « Ceux qui 
commettaient l’injustice suivaient l’opulence dans laquelle ils vi-
vaient. Ils étaient criminels » 3.

7-8. – Injustice, orgueil et corruption

Le verset de la sourate Les Fourmis établit une relation de proxi-
mité entre injustice et orgueil, et sa fin y ajoute la corruption, au 
sujet du peuple pervers de Pharaon : « ils les ont reniés, par injus-
tice et orgueil, et alors que leurs âmes étaient intimement convain-
cues. Regarde bien comment fut la fin des corrupteurs » 4.

9. – Injustice et perversité

Notons parmi les particularités de la répétition deux fois dans 
le Coran du récit de la substitution par un groupe d’Israélites d’un 

1.	 Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 29
2.	 Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 42.
3.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 116.
4.	 Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 14.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   132 06/11/2016   19:32:36




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

133

mot autre que celui qui leur avait été dit, la création d’une relation 
de substitution entre injustice et perversité. Remarquons d’abord la 
grande similitude entre les deux versets de la sourate mecquoise Al-
A‘râf et les deux versets de la sourate médinoise La Vache :

« Quand on leur dit : habitez cette Cité et mangez de ses pro-
duits où vous voudrez. Dites : pardon et franchissez la porte, 
prosternés. Nous vous pardonnerons vos péchés et nous en 
donnerons davantage aux bienfaisants. Ceux qui ont commis 
l’injustice parmi eux ont substitué un mot autre que ce qui 
leur avait été dit et nous avons envoyé contre eux un courroux 
du ciel à cause de leur injustice » 1.
« Quand nous dîmes : – entrez dans cette Cité et mangez de 
ses produits où vous voudrez, en liesse. Franchissez la porte, 
prosternés et dites : pardon. Nous vous pardonnerons vos pé-
chés. Nous donnerons davantage aux bienfaisants. Ceux qui 
ont commis l’injustice parmi eux ont substitué un mot autre 
que ce qui leur avait été dit et nous avons fait descendre sur 
eux un courroux du ciel à cause de leur perversité » 2.

Remarquons ensuite la petite nuance entre la fin du verset 162 de 
la sourate Al-A‘râf et la fin du verset 59 de la sourate La Vache, la-
quelle nuance a permis la substitution de la perversité à l’injustice 
qu’explique leur appartenance à la même famille du mal, en plus de 
l’apparition deux fois de « ceux qui ont commis l’injustice » dans le 
verset de la sourate La Vache, chose qui n’a pas eu lieu dans le verset 
de la sourate Al-A‘râf :

Et Nous avons envoyé et Nous avons fait descendre
contre eux contre ceux qui ont commis l’injustice

un courroux du ciel un courroux du ciel
à cause de leur injustice à cause de leur perversité

L’échange de rôle par l’injustice et la perversité pour justifier 
l’émission ou la descente du courroux du ciel contre ceux qui ont 
changé la parole prescrite, renforce la parenté de sens entre injus-
tice et perversité.

1.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 161-162
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 58-59.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   133 06/11/2016   19:32:36





134

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

10. – Injustice et mauvaise action (définitions pratiques  
de l’Injustice)

Les débuts des trois versets ci-dessous établissent un rapproche-
ment entre injustice et mauvaise action. Ils se caractérisent par le 
fait qu’ils constituent des définitions pratiques de l’injustice, qui in-
terviennent dans un contexte de repentance à Dieu. C’est une im-
ploration (dans le verset de la sourate Les Femmes), puis la vo-
lonté de substituer le bien au mal (dans le verset de la sourate Les 
Fourmis) et enfin, l’expression du repentir (dans le verset de la sou-
rate La Table servie). Les fins de ces versets ont comme dénomina-
teur commun l’acceptation par Dieu de cette repentance en termes 
de pardon et de miséricorde.

Ce qui nous intéresse dans le verset de la sourate Les Femmes, 
c’est la définition de « l’injustice envers soi-même » comme étant 
une mauvaise action grâce à la conjonction de coordination « ou » : 
« Quiconque fait du mal ou fait preuve d’injustice envers lui-
même, puis implore le pardon de Dieu, trouvera Dieu Tout par-
don, Très-Miséricordieux » 1.

Ce qui nous intéresse également dans le verset de la sourate Les 
Fourmis, c’est la définition de l’injustice comme un mal apparu 
après une bienfaisance. La définition de l’injustice s’est faite en don-
nant en même temps son synonyme et son antonyme : « Exception 
faite pour celui qui commet de l’injustice, puis substitue le bien au 
mal ; Je suis Tout pardon, Très-Miséricordieux » 2.

Et dans le verset de la sourate La Table servie, l’injustice est dé-
finie par deux contraires, la repentance et la réforme. Ce verset est 
parmi les rares versets qui définissent l’injustice par son contraire 
contextuel et syntaxique : « Quiconque se repent après son injus-
tice et se réforme, Dieu se repent en sa faveur. Dieu est Tout par-
don et Très-Miséricordieux » 3.

11. – Injustice et désobéissance

Ces définitions pragmatiques de l’injustice nous font penser à la 
désobéissance aux ordres de Dieu comme étant de l’injustice égale-
ment, comme le confirment les fins de versets des sourates La Vache 

1.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 110.
2.	 Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 11.
3.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 39.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   134 06/11/2016   19:32:36




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

135

et Al-A‘râf à l’encontre d’Adam et sa femme. Leur Dieu les ordon-
na de ne pas manger de l’Arbre : « N’approchez pas de cet Arbre, 
sinon vous seriez parmi les injustes » 1. Leur désobéissance était 
une injustice, comme l’affirme Dieu dans la sourate Taha : « Ils en 
mangèrent. Leur nudité leur apparut et ils se couvrirent avec des 
feuilles du Paradis. C’est ainsi qu’Adam désobéit à son Seigneur, 
et s’égara » 2.

Mais Adam et sa femme reconnurent leur désobéissance, en 
termes d’injustice envers eux-mêmes : « Ils dirent : Seigneur, nous 
avons été injustes envers nous-mêmes et si Tu ne nous pardonnes 
pas et ne nous fais pas miséricorde, nous serons, certes, parmi les 
perdants » 3.

B. – Injustice envers soi-même

Nous en arrivons au sujet de fond dans la définition de l’injus-
tice dans le Coran, à savoir que, même si elle est commise contre au-
trui, elle reste une injustice envers soi-même, en termes de consé-
quences et de devenir : elle cause la destruction de la personne dans 
la vie d’ici-bas et sa perte dans l’au-delà. C’est ce que nous consta-
terons en passant en revue quelques exemples des 29 versets indi-
quant expressément que l’injustice est en réalité une injustice com-
mise envers soi-même :

Si le verset 229 de la sourate La Vache considère la prise de la 
moindre partie de la dote de la divorcée comme une transgres-
sion des limites de Dieu : « Il ne vous est pas licite de prendre quoi 
que ce soit de ce que vous leur avez donné. Voilà les limites de 
Dieu. Ne les transgressez pas. Ceux qui transgressent les limites de 
Dieu, ceux-là sont les injustes » 4, le premier verset de la sourate Le 
Divorce considère la transgression des limites de Dieu comme une 
injustice envers soi-même : « Voilà les limites de Dieu ; quiconque 
transgresse les limites de Dieu se rend injuste envers soi-même » 5.

Remarquons également dans le verset de la sourate La Caverne 
comment l’orgueil du propriétaire des deux jardins était dénoncé 

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 35 ; et Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 19.
2.	 Coran, sourate 20 : Taha, v. 121.
3.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 23.
4.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 229.
5.	 Coran, sourate 64 : Le Divorce, v. 1.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   135 06/11/2016   19:32:36





136

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

comme une injustice envers soi-même. La fin de ce verset nous rap-
porte une image de cet orgueil-injustice qu’incarne sa déclaration 
sur l’impossibilité de la disparition de ses jardins : « Il entra dans 
son jardin et, injuste qu’il était envers lui-même, il dit : je ne pense 
pas que ceci périsse jamais » 1.

Remarquons également comment le Coran proscrit le report des 
mois sacrés (où la chasse était prohibée), au gré des polythéistes. 
Le verset de la sourate Le Repentir considère ce report comme une 
injustice envers soi-même, car il comporte une transgression des 
lois de la création en y substituant les caprices des hommes : « Le 
nombre des mois, selon le Livre de Dieu, est de douze, au jour où Il 
créa les cieux et la terre. Quatre d’entre eux sont sacrés. Voilà la re-
ligion juste. N’y commettez pas d’injustice envers vous-mêmes » 2.

C. – Négation de l’injustice de Dieu envers les Hommes 
et preuve de l’injustice de ces derniers envers eux-
mêmes

Ce qui attire l’attention dans les occurrences de l’injustice envers 
soi c’est une expression en fin de verset comportant un rapproche-
ment de la négation de l’injustice de Dieu envers ses serviteurs avec 
la réaffirmation de l’injustice des hommes envers eux-mêmes (9 fois 
sur les 29 fois où apparaît l’injustice envers soi). Notons particuliè-
rement les versets où apparaît la substitution de cette injustice en-
vers soi à la mécréance, au démenti et à la moquerie, qui sont ab-
sents ici mais présents dans d’autres versets :

« C’est ce que faisaient leurs prédécesseurs. Dieu n’était pas 
injuste envers eux, mais eux, envers eux-mêmes, étaient in-
justes » 3.

« N’ont-ils pas parcouru la terre pour voir comment a été la 
fin de ceux qui étaient avant eux… De leurs envoyés leurs sont 
venus des (signes) éclairants. Dieu n’a jamais été injuste en-
vers eux, mais eux, envers eux-mêmes, étaient injustes » 4.

1.	 Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 35.
2.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 36.
3.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 33.
4.	 Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 9.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   136 06/11/2016   19:32:36




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

137

« Nous châtiâmes chacun pour son péché […] Dieu n’a jamais 
été injuste envers eux, mais eux, envers eux-mêmes, étaient 
injustes » 1.

D. – Cas de négation de l’injustice de Dieu envers  
Ses adorateurs-serviteurs

La négation de l’injustice de Dieu envers ses serviteurs n’est pas 
liée seulement à la formulation complexe susmentionnée. Nous 
pouvons la repérer dans d’autres expressions présentes dans les 
34 occurrences de cette négation dans le Coran. On peut retrou-
ver ces expressions dans deux contextes : celui de l’anéantissement 
des peuples injustes et celui du jugement des hommes au Jour de la 
Résurrection. Mais la prédominance est pour la négation de l’injus-
tice de Dieu dans le deuxième contexte.

E. – Cas de destruction des peuples injustes : « Dieu 
ne veut pas de l’injustice envers les serviteurs 
(créatures) »

Concernant le contexte de destruction des peuples injustes dans 
la vie d’ici-bas, nous constatons la dominance d’un discours univer-
sel. Le verset de la sourate Pardonneur [Ghâfir] exprime la crainte 
du Croyant de la famille de Pharaon de voir son peuple connaître le 
même sort que les peuples détruits. Ce qui importe ici c’est la fin du 
verset qui affirme que Dieu ne veut pas d’injustice envers ses servi-
teurs, Il veut seulement punir ceux qui sont rompus à la mécréance, 
au démenti et à l’injustice : « Un sort pareil à celui du peuple de 
Noé, des ‘Âd, des Thamoud et ceux (venus) après eux. Dieu ne 
veut pas d’injustice envers les serviteurs » 2.

Avec la même universalité du discours, le verset de la sourate Les 
Troupeaux affirme l’impossibilité pour Dieu de détruire un peuple 
n’ayant pas été préalablement averti : « C’est que ton Seigneur ne 
détruit pas injustement les cités, alors que leurs habitants sont in-
conscients » 3. La même impossibilité est affirmée dans le verset de 

1.	 Coran, sourate 29 : L’Araignée, v. 40.
2.	 Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 31.
3.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 131.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   137 06/11/2016   19:32:36





138

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

la sourate Houd au sujet de peuples réformés : « Il n’était pas de 
ton Seigneur de détruire injustement les cités, alors que leurs ha-
bitants ont fait amende honorable » 1. Détruire les peuples, c’est 
absolument la conséquence de leur injustice : « Ces cités, nous les 
avons détruites pour avoir été injustes, et nous avons fixé, pour 
leur destruction, une date » 2.

F. – Contexte du jugement, sans injustice, des actions 
le Jour de la Résurrection : « Dieu ne veut en rien 
l’injustice envers les gens »

Concernant le contexte du jugement des actions le Jour de la 
Résurrection, nombreuses sont les formules de négation de l’injus-
tice de Dieu. Tout un lexique de la négation est réuni pour confir-
mer l’impossibilité d’une injustice divine :

Voici des versets contenant la négation absolue d’une telle injus-
tice :

1. – Négation de l’injustice avec : « rien »

La négation, avec le pronom indéfini rien, de l’injustice de Dieu 
apparaît dans trois sourates : « Dieu ne saurait être en rien injuste 
envers les hommes » 3 ; « Aujourd’hui, nulle âme ne saurait en rien 
subir d’injustice » 4 ; « Et ils ne sauraient en rien subir d’injus-
tice » 5.

2. – Négation de l’injustice avec « d’un brin »

Les deux sourates Les Femmes et Le Voyage nocturne se sont 
distinguées par la négation de l’injustice de Dieu avec la locution 
adverbiale : « d’un brin » : « et ils ne subiront d’un brin l’injus-
tice » 6, « Vous ne subirez d’un brin l’injustice » 7.

1.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 117.
2.	 Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 59.
3.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 44.
4.	 Coran, sourate 36 : Yâsîn, v. 54.
5.	 Coran, sourate 19 : Marie, v. 60.
6.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 49 et 124 ; et Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, 

v. 71.
7.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 77.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   138 06/11/2016   19:32:36




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

139

3. – Négation de l’injustice en termes de « récompense »

Pas d’injustice divine dans l’attribution des récompenses : 
« Aujourd’hui, chaque âme sera rétribuée selon ce qu’elle aura ac-
quis. Nulle injustice aujourd’hui » 1. Cette proportionnalité de la 
récompense avec les actes est confirmée par la répétition de la for-
mule de fin de verset « ils ne subiront pas d’injustice » intervenue en 
fin de versets 11 fois dans le Coran : « et pour que chaque âme soit 
rétribuée pour ce qu’elle aura acquis. Ils ne subiront pas d’injus-
tice » 2.

G. – Injustice au sens de privation

Dans le verset de la sourate Taha, l’injustice est niée en même 
temps que sa voisine, la privation. Cette proximité nous livre une 
nouvelle définition de l’injustice comme étant une transgression au 
sens d’une privation : « Qui fait de bonnes actions, tout en étant 
croyant, n’aura à craindre ni injustice ni privation » 3.

H. – Deux contraires à l’injustice : équité et vérité

Deux contraires de l’injustice apparaissent dans les acceptions de 
l’injustice, à savoir l’équité (trois fois) et la vérité (une fois), les deux 
étant affirmées, alors que l’injustice est catégoriquement niée.

1. – L’injustice comme contraire à l’équité

L’injustice apparaît comme contraire à l’équité dans un verset de 
la sourate Les Prophètes au sujet de la pesée des actions : « Nous po-
serons les justes balances pour le Jour de la Résurrection. Nulle 
âme ne subira en rien l’injustice » 4, et à la fin de deux versets de la 
sourate Jonas ayant la même formulation, sur la question des litiges 
entre les hommes : « Il sera tranché entre eux avec équité, et ils ne 
subiront pas d’injustice » 5.

1.	 Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 17.
2.	 Coran, sourate 45 : L’Agenouillée, v. 22.
3.	 Coran, sourate 20 : Taha, v. 112.
4.	 Coran, sourate 21 : Les Prophètes, v. 47.
5.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 47 et 54.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   139 06/11/2016   19:32:36





140

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

2. – L’injustice comme contraire à la vérité

La sourate Les Groupes présente la même fin de verset, avec un 
seul changement consistant à substituer la vérité à l’équité, car celle-
ci est à l’essence-même de l’équité : « Ils seront jugés, selon la vé-
rité, et ils ne subiront pas d’injustice » 1. Entre dans ce contexte le 
verset de la sourate Les Croyants, qui affirme que le verdict du Livre 
présentant les actions des hommes au Jour de la Résurrection est 
juste : « Et nous avons un Livre qui dit la vérité, et ils ne subiront 
pas d’injustice » 2.

I. – Dénonciation et avertissement à l’encontre  
des injustes

Face à une telle négation catégorique de l’injustice de Dieu en-
vers ses serviteurs, il est logique qu’Il annonce ne pas aimer les in-
justes et qu’Il les dénonce, comme il l’a fait à l’égard des mécréants. 
Avant d’étudier les formules d’avertissement communes aux mé-
créants et aux injustes contre les châtiments multiples qui les at-
tendent, nous passons en revue ci-dessous certaines expressions qui 
annoncent, aux injustes plus souvent qu’aux autres, leur destruction 
dans la vie d’ici-bas et un châtiment dans l’au-delà. Ces formules re-
présentent pour la plupart des fins de versets :

J. – Promesses de destruction

« Dis : savez-vous, si le châtiment de Dieu arrive, brusque-
ment ou ouvertement, qui sera détruit autre que le peuple des 
injustes ? » 3.
« Ceux qui sont des mécréants dirent à leurs envoyés : nous 
vous bannissons de notre terre ou vous revenez dans notre 
religion. Dieu révéla alors à ses envoyés : nous détruirons, 
certes, les injustes » 4.

1.	 Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 69.
2.	 Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 62.
3.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v : 47.
4.	 Coran, sourate 14 : Abraham, 13.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   140 06/11/2016   19:32:36




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

141

« Nous ne sommes pas enclins à détruire les cités que si leurs 
habitants sont injustes » 1.

K. – Promesses d’anéantissement

« Tel est le traitement que ton Seigneur réserve aux cités in-
justes quand il les châtie » 2.

« Le châtiment les a pris, eux qui sont injustes » 3, « Le déluge 
les a pris, eux qui sont injustes » 4.

L. – Formule : « Les injustes n’ont aucun soutien »

« Seigneur, celui que tu introduis dans le Feu, tu le couvres 
d’opprobre, et les injustes n’ont aucun soutien » 5.
« Certes, quiconque associe à Dieu, Dieu lui interdit le para-
dis, son refuge est le Feu et les injustes n’ont aucun soutien » 6.
« L’avertissement vous est arrivé, goûtez donc (au feu). Les in-
justes n’ont aucun soutien » 7.

M. – Formule : « Dieu connaît bien les injustes »

Dans cette fin de verset présente dans deux sourates, le Coran af-
firme l’incapacité pour les gens du Livre de souhaiter la mort : Dieu 
leur a demandé de prouver la véracité de leur prétention d’être les 
favoris de Dieu en souhaitant la mort, mais ils ne peuvent s’y ré-
soudre à cause de leurs mauvaises actions, appelées ici injustices : 
« Ils ne la souhaiteront jamais » 8, « Ils ne la souhaiteraient pas, à 
cause de ce que leurs mains ont avancé. Dieu connaît bien les in-
justes » 9.

1.	 Coran, sourate 28 : La Narration, v. 59.
2.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 102.
3.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 113.
4.	 Coran, sourate 29 : L’Araignée, v. 14.
5.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 192.
6.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 72.
7.	 Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 37.
8.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 95.
9.	 Coran, sourate 62 : Le Vendredi, v. 7.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   141 06/11/2016   19:32:36





142

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

« Dis : si je disposais de ce châtiment que vous voulez hâter, 
l’affaire serait jugée entre vous et moi. Dieu connaît le mieux 
les injustes » 1.

Telles étaient quelques-unes des expressions prouvant que Dieu 
n’aime pas les injustes.

Troisième constante coranique

Dieu n’aime pas les agresseurs
Dieu annonce ne pas aimer les agresseurs dans trois fins de ver-

sets intervenant dans trois contextes :
1.	 Contexte de prescription de combattre pour la cause de Dieu 

ceux qui combattent les musulmans, avec interdiction de 
prendre l’initiative du combat, cette initiative étant consi-
dérée comme une agression : « Combattez sur le chemin de 
Dieu ceux qui vous combattent. Mais n’agressez pas : Dieu 
n’aime pas les agresseurs » 2.

2.	 Contexte d’interdiction de ce que Dieu a rendu licites tout 
en considérant cette interdiction comme une transgression. 
Cette interdiction est confirmée par la prescription de man-
ger ce que Dieu a rendu licite : « Vous qui croyez, ne tenez 
pas pour interdites des choses bonnes parmi celles que Dieu 
vous rend licites. Ne transgressez pas, Dieu n’aime les trans-
gresseurs » 3.

3.	 Celui de la prescription de l’humilité et du secret dans la 
prière, impliquant implicitement une proscription de l’éléva-
tion de la voix par orgueil 4 : « Priez votre Seigneur, avec hu-
milité et secret. Il n’aime pas les transgresseurs. Ne semez 
pas la corruption sur terre après sa réforme. Priez votre 

1.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 58.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 190.
3.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 87-88.
4.	 C’est ce qu’ont explicité les deux derniers versets de la même sourate, le premier 

ordonnant une prière à mi-voix et le deuxième rendant hommage à l’absence d’orgueil 
chez les anges dans leur adoration de leur Seigneur : « Rappelle ton Seigneur en 
ton âme, avec humilité et crainte, à mi-voix, le matin et le soir. Ne sois pas parmi les 
indifférents. Ceux qui sont auprès de ton Seigneur n’ont point d’orgueil (les empêchant 
de l’adorer). Ils le glorifient et devant Lui se prosternent ».

traite_amour_coran_francais_C6.indd   142 06/11/2016   19:32:37




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

143

Seigneur avec crainte et espérance ; la miséricorde de Dieu 
est proche des bienfaisants » 1.

Le verbe ia’tada dérive de la racine a’adaw, tous les deux 
signifiant en français : agresser ou transgresser (selon le contexte), 
tous les deux sont également utilisés dans le contexte de la 
transgression du sabbat dans les trois versets ci-dessous :

Forme ia’tad : « Vous connaissez déjà ceux qui, d’entre vous, 
ont transgressé (ia’tadaw) le sabbat » 2.

Forme a’adawa : « Interroge-les sur la Cité riveraine de la mer 
quand (ses habitants) transgressaient (yaa’doun) le sabbat » 3.

Forme a’adawa : « nous leur dîmes : ne transgressez pas (la-
ta’dou) le sabbat et nous reçûmes de leur part un pacte ferme » 4.

La racine a’a / da / wa composée de deux consonnes et d’une se-
mi-voyelle, apparaît sous deux formes principales :

La première qui est directement dérivée de la racine et la plus 
fréquente (65 fois) dominée par a’adouww (ennemi) avec 37 oc-
currences, dont le pluriel est aa’dâa (6 occurrences) ; il faut y ajou-
ter une seule apparition du verbe âdâ (déclarer son animosité), et 
ce, contre 20 occurrences pour la famille du verbe ada (au sens de 
transgresser) : 3 occurrences pour le verbe, 8 pour son premier nom 
d’action : a’oudwân (agression), 2 pour son deuxième nom d’action 
adw, 7 occurrences pour son nom d’agent âdoûn (pluriel masculin : 
3 fois), âd (singulier : 3 fois) et une fois le pluriel féminin : âdiât.

La deuxième forme est une dérivation ajoutant deux consonnes 
à la racine avec 27 occurrences dont 15 pour le verbe ia’tada 
(agresser et transgresser) et 9 pour son nom d’agent : mou’atad et 
mou’atadoun (au singulier et pluriel) et enfin 3 occurrences pour le 
verbe ta’adda (dépasser au sens de transgresser).

Ainsi l’ensemble des occurrences de ces deux formes (et par 
conséquent des acceptions de ce mot-clé) est-il de 91. Mais le déno-
minateur commun de ces deux formes, formé des 20 occurrences du 
verbe ada et de ses dérivés qui doivent être ajoutées aux 27 occur-
rences des verbes ‘ia’tada et ta’adda (c’est-à-dire un ensemble de 47 

1.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 55 
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 65.
3.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 163.
4.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 154.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   143 06/11/2016   19:32:37





144

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

occurrences sur 91), est porteur du sens de franchissement des li-
mites qui constitue l’étymon de a’oudwân, de i’atada et de ta’adda, 
(agression ou transgression), tel que l’a rapporté des anciens Arabes 
Ibn Fâriss dans son dictionnaire étymologique 1 :

« A’, D et WA constituent un étymon authentique qui est la réfé-
rence de tous les dérivés, à savoir passer outre une chose après la-
quelle on ne doit pas avancer. Le transgresseur est celui qui agresse 
les gens par injustice. L’agression vient de cette outrance, ainsi que 
l’animosité, l’agression et la transgression. L’agression est donc une 
injustice explicite » 2.

En dépit de la véracité de cette définition, nous verrons l’écart 
qui existe entre les données des dictionnaires et les occurrences de 
l’agression et de la transgression dans le texte coranique, notam-
ment à travers les relations d’affinité qu’entretiennent agression et 
transgression avec les autres vices dans les différents contextes de 
leurs occurrences.

A. – Agression / transgression, ignorance et absence 
de science

Commençons par les occurrences de a’adw (transgression), nom 
d’action qui n’apparaît que deux fois dans le Coran. Il est présent 
d’abord dans un verset de la sourate Les Troupeaux ordonnant aux 
croyants de ne pas offenser les divinités des polythéistes. Une telle 
proscription établit une relation d’affinité entre transgression et ab-
sence de savoir chez les polythéistes qui n’hésiteraient pas à offen-
ser Dieu pour défendre leurs divinités : « N’insultez pas ceux qu’ils 
adorent en dehors de Dieu, ils insulteraient Dieu par transgres-
sion et manque de savoir » 3.

B. – Agression / transgression et iniquité

Dans la deuxième apparition de a’adw (transgression), le ver-
set de la sourate Jonas établit une corrélation entre transgression et 
impudence en relatant la chasse aux Israélites menée par Pharaon 

1.	 Maqâ-îs al-lougha.
2.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 4, p. 249.
3.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 108.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   144 06/11/2016   19:32:37




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

145

et ses soldats après que les premiers aient traversé la mer : « Nous 
fîmes traverser la mer aux fils d’Israël. Pharaon et ses soldats les 
poursuivirent par impudence et agression » 1.

Cette corrélation entre transgression et impudence s’est confir-
mée grâce au rapprochement de leurs deux noms d’agents dans une 
fin de versets répétée trois fois dans le Coran, notamment dans deux 
versets presque identiques : « Vous ont été seulement prohibés la 
(bête) morte, le sang, la viande du porc et celle dédiée à un autre 
(dieu) que Dieu. Toutefois, celui qui est contraint (d’en manger) 
n’étant ni impudent ni transgresseur, point de péché sur lui » 2.

C. – « Ne suivez pas les pas de Satan, il est pour vous 
un ennemi déclaré »

Si nous devons commencer par l’animosité comme étant à l’ori-
gine de l’agression, il est utile de souligner que le tiers des occur-
rences du mot « ennemi » dans le Coran concerne Satan (12 sur 
37 occurrences). Il est qualifié d’ennemi déclaré dans huit fins de 
versets. Nous prenons cinq exemples de versets représentant des 
contextes coraniques constants :

« Nous dîmes : Ô Adam, celui-ci est, certes, un ennemi pour 
toi. Qu’il ne vous fasse pas sortir du paradis, toi et ton épouse. 
Tu serais malheureux » 3.
« Ô humains, mangez de ce qui est licite et bon sur Terre. Ne 
suivez pas les pas de Satan ; il est pour vous un ennemi décla-
ré » 4.
« Ô vous qui croyez !, entrez dans la paix, tous. Ne suivez pas 
les pas de Satan, il est pour vous un ennemi déclaré » 5.
« Satan est un ennemi pour vous, prenez-le en ennemi. Il ne 
fait qu’appeler sa faction à être parmi les compagnons du 
Feu » 6.

1.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 90.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 173 ; et Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 115.
3.	 Coran, sourate 20 : Taha, v. 117.
4.	 Coran, sourate 2 ; La Vache, v. 168.
5.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 208
6.	 Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 6.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   145 06/11/2016   19:32:37





146

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

« Ne vous ai-je pas recommandé, o fils d’Adam, de ne pas ado-
rer Satan ; il est pour vous un ennemi déclaré » 1.

D. – Péché et agression

Nous passons maintenant à l’étude d’une corrélation entre agres-
sion et péché, que nous avons repérée dans quatre versets dénon-
çant le mauvais comportement de certains Israélites et hypocrites 
parmi les musulmans. Il est à noter que cette corrélation est souli-
gnée dans des sourates médinoises, notamment La Vache, qui rap-
pelle le contenu d’un pacte pris par Dieu aux Israélites dans le ver-
set 84 : « Nous prîmes votre pacte : ne répandez pas votre propre 
sang, ne vous évincez pas de vos habitats. Vous y êtes engagés en 
vous portant témoins » 2. Juste après, intervient le verset 85 pour 
nous montrer que ces Israélites ont fait ce qui leur était proscrit de 
faire en tuant une partie d’entre eux et en en évinçant d’autres de 
leurs habitats. Le Coran a qualifié de tels actes comme une hostili-
té dictée par une volonté de péché et d’agression : « Puis voici que 
vous vous entre-tuez et que vous évincez une partie d’entre vous 
de leurs habitats, coalisés que vous êtes contre eux, par péché et 
agression » 3.

Le péché et l’agression apparaissent encore conjointement dans 
un verset de la sourate La Table servie dénonçant la précipitation 
avec laquelle certains israélites et hypocrites commettent péché et 
agression, en plus de leur vénalité : « Tu les vois qui se précipitent 
dans le péché, l’agression et la vénalité » 4. À propos des hypocrites, 
le verset de la Contestataire met en exergue leurs mauvaises inten-
tions, quand ils tiennent conciliabule pour pécher, agresser et dé-
sobéir au Prophète : « N’as-tu pas vu ceux, à qui le conciliabule a 
été défendu, revenir à ce qui leur est défendu et tenir conciliabule 
pour pécher, agresser le Prophète et lui désobéir » 5 et ce, avant 
de le défendre aux croyants dans le verset suivant : « Ô vous qui 
croyez, quand vous tenez conciliabule, ne tenez pas conciliabule 

1.	 Coran, sourate 36 : Yâsîn, v. 60.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 84.
3.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 85.
4.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 62.
5.	 Coran, sourate 58 : La Discussion, v. 8.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   146 06/11/2016   19:32:37




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

147

pour pécher, agresser le Prophète et lui désobéir. Tenez concilia-
bule par bonté et piété » 1.

E. – Agression et péché dans un contexte de démenti

Nous finissons l’étude de la relation entre agression et péché 
par une lecture rapide de quelques versets des sourates Al-Qalam 
et Les Fraudeurs. Cette relation apparaît avec le nom d’agent du 
verbe d’agression dans un contexte de dénonciation de ceux qui dé-
mentent le message de Dieu et dont les vices comprennent entre 
autre l’agression et le péché. Dans la sourate Al-Qalam, ces deux 
vices occupent les septième et huitième places dans la liste des vices 
de ceux qui démentent : « N’obéis pas à tout prêteur de serment, 
vil, détracteur, coureur de médisance, empêcheur du bien, agres-
seur, pécheur » 2. Dans la sourate Les Fraudeurs, agression et péché 
constituent les deux vices qui sont le lot de ceux qui démentent le 
Jour du Jugement : « Malheur, ce jour-là, aux mécréants qui dé-
mentent le jour du Jugement. Seul le dément un agresseur pé-
cheur » 3.

F. – Transgression, mécréance, dans un contexte  
de meurtre des prophètes et désobéissance

Notons, parmi les contextes révélant la réalité de la transgres-
sion, une fin de verset de la sourate La Vache devenue un verset en-
tier dans la sourate La Famille de ‘Imrān, dans une similitude entre 
les deux versets allant jusqu’à la concordance, notamment de par 
la mise en évidence d’une relation entre transgression, mécréance, 
meurtre des prophètes et désobéissance. La transgression est placée 
la dernière parmi ces quatre mauvaises actions,comme si elle était là 
pour les caractériser et les identifier :

« Ils furent frappés par la pauvreté et la misère et ils encou-
rurent la colère de Dieu. C’est qu’ils démentaient les signes 

1.	 Coran, sourate 58 : La Discussion, v. 9.
2.	 Coran, sourate 68 : Al-Qalam, v. 8-12.
3.	 Coran, sourate 83 : Les Fraudeurs, v. 10-12.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   147 06/11/2016   19:32:37





148

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

de Dieu et tuaient les prophètes sans le moindre droit. C’est 
parce qu’ils désobéissaient et transgressaient » 1.
« Ils encoururent la colère de Dieu et furent frappés par la 
misère. C’est qu’ils démentaient les signes de Dieu et tuaient 
les prophètes sans droit. C’est parce qu’ils désobéissaient et 
transgressaient » 2.

G. – Transgression des limites (lois) de Dieu

Nous passons maintenant à l’étude de trois groupes de versets 
qui sont caractérisés par l’apparition des deux formes verbales de 
transgression ia’tada (transgresser) et ta’adda (dépasser par trans-
gression). Le contexte général est celui de la proscription de la trans-
gression des limites de Dieu au sujet de deux questions législatives 
auxquelles le Coran a accordé un intérêt jusque dans le détail. Il 
s’agit d’une part du divorce qui occupe trois versets de la sourate La 
Vache (où l’expression : limites de Dieu, s’est répétée six fois) et le 
premier verset de la sourate La répudiation (où les limites de Dieu 
se sont répétées deux fois) ; d’autre part, c’est l’héritage qui occupe 
deux versets intervenant comme une conclusion à la proclamation 
des lois de l’héritage au début de la sourate Les Femmes (où les li-
mites de Dieu se répètent deux fois), ce qui fait dix fois sur les 13 oc-
currences des limites de Dieu 3 dans le Coran.

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 61.
2.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 112.
3.	 L’expression voilà les limites de Dieu apparaît encore, avec la même formulation 

démonstrative, dans le quatrième verset du jeûne avec proscription d’approcher les 
épouses : « Il vous est licite, la nuit du jeûne, d’avoir des rapports avec vos femmes… 
N’ayez pas de rapports avec elles si vous êtes en retraite dans les mosquées. Voilà les 
limites de Dieu, ne les approchez pas… », (Coran, sourate 2 : La Vache, v. 187). Les 
limites de Dieu sont également évoquées avec la même formulation au début de la 
sourate La Contestataire dans un contexte de dénonciation du Divorce par le formule 
du dhihâr (sois pour moi comme le dos de ma mère) : « … c’est pour que vous croyiez 
en Dieu et en son Envoyé. Voilà les limites de Dieu ; les mécréants auront un tourment 
douloureux », (Coran, sourate 58 : La Discussion, v. 4). Les limites de Dieu apparaissent 
enfin dans le verset 112 de la sourate Le Repentir dans un contexte d’hommage rendu 
aux croyants qui jouissent de huit vertus dont la dernière est celle d’observer ces 
limites : « Ceux qui se repentent, qui adorent, qui louent, qui jeûnent, qui s’inclinent, 
qui se prosternent, qui recommandent le convenable, qui proscrivent le blâmable et 
qui observent les limites de Dieu, Fais(-en) la bonne nouvelle aux croyants », (Coran, 
sourate 9 : Le Repentir, v. 112).

traite_amour_coran_francais_C6.indd   148 06/11/2016   19:32:37




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

149

1. – Transgression des lois divines dans le divorce

Les limites de Dieu sont évoquées dans trois versets de la sou-
rate La Vache (229-231), dans le cadre de la proscription de trois 
comportements qui concernent le divorce : la première proscription 
défend au mari de reprendre la moindre chose de ce qu’il a donné 
comme dote à sa divorcée. Le motif d’évocation des limites de Dieu 
est la crainte de voir les deux conjoints divorcés ne pas observer ces 
limites consistant à ce que chacun d’eux se comporte correctement 
envers l’autre pendant cette période de retenue. L’observation des 
limites de Dieu est évoquée deux fois dans le verset 229 à la forme 
négative :

« À moins qu’ils craignent de ne pas observer les limites de Dieu. 
Si vous craignez qu’ils n’observent pas les limites de Dieu ».

Ensuite, l’observation des limites de Dieu est évoquée à la forme 
affirmative dans un contexte d’explication de la condition de reprise 
de la vie conjugale, à savoir le mariage de la divorcée avec un autre 
homme, puis son divorce d’avec ce dernier :

« S’ils pensent observer les limites de Dieu ».
Notons ici l’usage d’un propos démonstratif dans l’annonce des 

limites de Dieu, puis la défense de leur transgression avec le verbe 
ia’tada (agresser) dont la préposition habituelle (en arabe) est sup-
primée pour le rendre transitif du fait de sa proximité et de son ho-
mophonie avec le verbe de ta’adda (passer outre avec une intention 
d’agression) : « Voici les limites de Dieu ; ne les transgressez pas 
(la taa’tadouha). Quiconque passe outre 1 (yata‘adda) les limites 
de Dieu ».

Ainsi ces limites deviennent-elles le complément d’objet direct 
d’un verbe de transgression, en prélude d’une mise en garde contre 
la conséquence d’une telle transgression, à savoir être du nombre 
des injustes : Quiconque passe outre les limites de Dieu, ceux-là 
sont les injustes.

Nous constatons ici la mise en évidence d’un rapprochement 
entre transgression et injustice que nous avions repéré au chapitre 
de l’injustice. Cette relation sera confirmée dans le verset 231 qui 

1.	 Nombreux sont les traducteurs du Coran qui ont traduit taa‘dda (passer outre) ici par 
transgresser comme son précédent le verbe i‘tada (transgresser). Je leur donne raison, 
car les deux verbes ont la même connotation dans ce contexte. Mais j’ai voulu ici rendre 
compte de la nuance entre deux verbes presque homophones.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   149 06/11/2016   19:32:37





150

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

insiste, en cas de répudiation, sur la nécessité de garder ou de li-
bérer convenablement la femme, au point de considérer l’inten-
tion du divorcé de garder son épouse pour lui nuire, non seulement 
comme une injustice envers la femme mais également envers soi-
même. Remarquons ici la double présence de la transgression (dans 
le contexte de sa proscription) et ce, grâce à l’apparition du verbe 
de transgression et du verbe faire qui s’y est substitué, en plus de la 
proscription de la prise en dérision des signes de Dieu, venue ren-
forcer la proscription de la retenue :

« Ne les gardez pas pour leur nuire, vous transgressez alors. 
Quiconque le fait est injuste envers soi-même. Ne prenez pas les 
signes de Dieu en dérision ».

Lisons les trois versets de la répudiation en réfléchissant sur la 
grande moralité de considérer la violation des droits de la femme 
comme une transgression des limites de Dieu. La question est de sa-
voir pourquoi une telle logique coranique reste absente des discours 
de ceux qui défendent les droits de la femme. Cette logique ne doit-
elle pas être explicitement présente ? :

« La répudiation a lieu deux fois ; donc, gardez-les convena-
blement ou libérez-les avec bienfaisance. Il ne vous est pas 
permis de prendre quoi que ce soit de ce que vous leur avez 
donné, à moins qu’ils craignent de ne pas observer les limites 
de Dieu. Si vous craignez qu’ils n’observent pas les limites de 
Dieu, point de grief sur eux dans ce par quoi elle se rachète. 
Voici les limites de Dieu ; ne les transgressez pas. Quiconque 
passe outre les limites de Dieu, ceux-là sont les injustes. S’il la 
répudie, elle ne lui sera licite par la suite que lorsqu’elle aura 
épousé un autre que lui. Si celui-ci la répudie, point de grief 
sur eux s’ils reviennent l’un à l’autre, s’ils pensent observer les 
limites de Dieu. Voilà les limites de Dieu qu’Il explique pour 
un peuple qui sait. Si vous répudiez les femmes et qu’elles ar-
rivent à leur terme, retenez-les convenablement ou libérer-
les convenablement. Ne les retenez pas pour leur nuire, vous 
transgressez alors. Quiconque le fait est injuste envers soi-
même. Ne prenez pas les signes de Dieu en dérision » 1.

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 229-231.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   150 06/11/2016   19:32:37




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

151

L’évocation des limites de Dieu se répète encore deux fois au 
premier verset de la sourate Le Divorce, avec un propos démonstra-
tif et un avertissement qui nous rappellent le verset 231 de la sou-
rate La Vache dans un contexte de proscription de l’expulsion ou de 
la sortie de la divorcée de sa demeure avant que la période d’attente 
n’arrive à son terme. Réapparaît encore une relation de cause à effet 
entre transgression et injustice, comme dans le verset 229 de la sou-
rate La Vache :

« Ô Prophète, quand vous répudiez les femmes, répudiez-les à 
la fin de leur période d’attente. Comptez bien la période. Soyez 
pieux envers Dieu, votre Seigneur. Ne les expulsez pas de leur 
demeure, et qu’elles n’en sortent pas, sauf si elles ont commis 
une turpitude explicite. Voilà les limites de Dieu. Quiconque 
passe outre ses limites est injuste envers lui-même » 1.

2. – Transgression des lois divines dans l’héritage

Ce sur quoi le Coran insiste en matière de divorce, il insiste de 
même en matière d’héritage. En effet, après proclamation dans les 
détails des commandements de Dieu au sujet des droits des héri-
tiers, ces derniers sont couronnés par une insistance sur ces droits, 
au point de les considérer comme des limites de Dieu qui doivent 
être observées. Cette insistance prend la même tonalité démonstra-
tive dans le verset 13 de la sourate Les Femmes, puis avec un lan-
gage d’avertissement plus explicite dans le verset 14 en cas de trans-
gression. Une comparaison est établie dans les deux versets entre la 
promesse du paradis pour ceux qui obéissent à Dieu et à son Envoyé 
(en rétribution de leur observation de ces limites) dans le premier 
verset, et la menace du Feu pour ceux qui désobéissent à Dieu et à 
son Envoyé, car ceci est considéré comme une transgression des li-
mites dans le deuxième verset, grâce à la conjonction et. Lisons at-
tentivement les deux versets de la sourate Les Femmes en réfléchis-
sant sur la singularité de cette sublimation des droits des hommes, 
élevés au rang des droits de Dieu :

« Voilà les limites de Dieu, quiconque obéit à Dieu et à son 
Envoyé (Dieu) le fera entrer dans des jardins sous lesquels 
coulent des rivières, et c’est cela le grand succès. Quiconque 

1.	 Coran, sourate 65 : Le Divorce, v. 1.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   151 06/11/2016   19:32:37





152

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

désobéit à Dieu et à son Envoyé et passe outre ses limites, 
(Dieu) le fera entrer dans un Feu où il sera éternel. Il aura un 
châtiment humiliant » 1.

Nous revenons à la négation de l’amour de Dieu pour les agres-
seurs et les transgresseurs, au sujet du combat et de la nourriture et 
ce, afin de mettre en évidence la motivation d’une telle négation.

H. – Les conditions d’entrée dans le combat

Nous constatons, au sujet de l’interdiction de prendre l’initia-
tive du combat, que le verset 190 de la sourate La Vache intervient 
à la tête de cinq versets qui sont parmi les premiers versets de la 
prescription du combat. Ils ont la même essence de proscription de 
l’agression, avec toutefois la nécessité faire valoir la loi de réciproci-
té en cas d’agression, mais en déclarant explicitement l’objectif du 
combat : ce doit être un combat pour la cause de Dieu, tout en espé-
rant l’arrêt des agressions contre les musulmans. Lisons d’abord ces 
versets pour vérifier la véracité de ces quatre objectifs coraniques :

« Combattez sur le chemin de Dieu ceux qui vous combattent. 
N’agressez pas ; Dieu n’aime pas les agresseurs. Tuez-les là 
où vous les trouverez, et chassez-les d’où ils vous ont chassés. 
La persécution est pire que le meurtre. Ne les combattez pas 
près de la Mosquée Sacrée jusqu’à ce qu’ils vous y combattent. 
S’ils vous combattent, tuez-les. Telle est la rétribution des mé-
créants. S’ils cessent, Dieu est tout pardon, miséricordieux. 
Combattez-les afin qu’il n’y ait pas de persécution et que la re-
ligion soit pour Dieu. S’ils cessent, nulle agression n’aura lieu, 
si ce n’est contre les injustes. Mois sacré contre mois sacrés, et 
le talion vaut aussi pour les choses sacrées. Quiconque vous 
agresse, agressez-le comme il vous a agressés, soyez pieux en-
vers Dieu et sachez que Dieu est avec les pieux » 2.

La proscription de prendre l’initiative du combat a donc été 
proclamée deux fois, d’abord par une défense de l’agression, à la 
fin du premier verset, accompagnée de l’annonce de la négation de 
l’amour de Dieu pour les agresseurs : « N’agressez pas. Dieu n’aime 

1.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 13-14.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 190-194.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   152 06/11/2016   19:32:37




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

153

pas les agresseurs », puis par une défense du combat près de la 
Mosquée Sacrée, sauf si les mécréants en prennent l’initiative : « Ne 
les combattez pas près de la Mosquée Sacrée jusqu’à ce qu’ils vous 
y combattent ».

Quant au traitement de réciprocité, il a été proclamé cinq fois :
1.	D’abord par une réciprocité de combat : « Combattez ceux 

qui vous combattent ».
2.	Puis par une réciprocité d’expulsion : « chassez-les d’où ils 

vous ont chassés ».
3.	Puis par le talion pour les mois sacrés : « Mois sacré contre 

mois sacrés, et le talion vaut aussi pour les choses sacrées ».
4.	Par une logique de punition : « S’ils vous combattent, tuez-

les. Telle est la rétribution des mécréants ».
5.	Enfin, par une réciprocité d’agression : « Quiconque vous 

agresse agressez-le, comme il vous a agressés ».

Quant à la proclamation de l’objectif du combat, elle s’est faite 
quatre fois, de façons différentes.

1.	D’abord par l’annonce de sa finalité : « Combattez sur le 
chemin de Dieu ».

2.	Puis en considérant la persécution comme pire que le 
meurtre : « La persécution est pire que le meurtre ».

3.	Puis en répétant qu’il faut lutter contre la persécution : 
« Combattez-les afin qu’il n’y ait pas de persécution et que 
la religion soit pour Dieu ». Notons que le début de ce verset 
est répété tel quel dans le verset 39 de la sourate Les Butins.

4.	Enfin la prescription de la piété a été réaffirmée même dans le 
combat, avec l’annonce que Dieu est avec les pieux : « Soyez 
pieux envers Dieu et sachez que Dieu est avec les pieux ».

En dépit de cette réalité de combat imposé aux musulmans, 
l’occasion reste toujours offerte aux mécréants de cesser le combat, 
avec un langage de cessation du combat soutenu d’abord par le 
pardon et la miséricorde : « S’ils cessent, Dieu est tout pardon, 
miséricordieux », puis par la circonscription de l’agression : « S’ils 
cessent, nulle agression n’aura lieu excepté contre les injustes » 
et enfin par l’annonce, dans le verset 39 de la sourate Les Butins, 
de l’omniscience de Dieu quant aux actions des mécréants : « S’ils 
cessent, Dieu verra ce qu’ils font ».

traite_amour_coran_francais_C6.indd   153 06/11/2016   19:32:37





154

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

D’aucuns pourraient objecter que ces versets des sourates La 
Vache et Les Butins comportent une interdiction de l’agression au 
début de la prescription du combat, qu’en est-il de l’agression dans 
la sourate Le Repentir, qui contient les derniers versets de combat ? 
Nous y répondons en relevant, dans les versets 8-10 de la même 
sourate, trois motifs de la dénonciation par Dieu des pactes avec les 
polythéistes. Ces motifs sont d’abord leur manque de respect des 
liens de parenté ou des engagements conclus avec les musulmans, 
notamment en cas de victoire sur les musulmans. Le premier verset 
attribue ce manquement à leur perversité. Notons la reprise de ce 
manque de respect tel quel par le verset 10. Leur hypocrisie consti-
tue le deuxième motif : elle consiste dans le refus de leurs cœurs de 
satisfaire les musulmans, quelque soit ce qu’ils disent. Le troisième 
motif réside dans la vente à vil prix des signes de Dieu pour écar-
ter les hommes du chemin de Dieu. Ces trois versets mettent en évi-
dence le penchant à l’agression chez ces polythéistes :

« Comment, serait-ce possible 1, alors que s’ils l’emportent sur 
vous, ils ne respectent en vous ni parenté ni engagement. Ils 
vous satisfont par leurs paroles, alors que leurs cœurs s’y re-
fusent, et la plupart d’entre eux sont des pervers. Ils ont vendu 
à vil prix les signes de Dieu en vue d’écarter les hommes du 
chemin de Dieu. Ce qu’ils font est détestable ! Ils ne respectent 
en vous ni parenté ni engagement. Ce sont ceux-là les agres-
seurs » 2.

I. – Concernant les lois de la nourriture

Au chapitre de l’agression, la prohibition des aliments sains dans 
le verset de la sourate La Table servie intervient en deuxième posi-
tion parmi les trois versets dans lesquels Dieu annonce ne pas aimer 
les agresseurs et les transgresseurs : « Vous qui croyez, ne tenez pas 
pour interdits les aliments sains que Dieu vous rend licites. Ne 

1.	 Ce « comment » reprend l’interrogation du verset précédent dénonçant la conclusion 
du pacte de Dieu et de son Envoyé avec des polythéistes ne respectant jamais leurs 
engagements : « Comment pourrait-il y avoir pour les polythéistes un pacte de Dieu et 
de son Envoyé… »

2.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 8-10.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   154 06/11/2016   19:32:38




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

155

transgressez pas, Dieu n’aime pas les transgresseurs » 1. Mais le fait 
de considérer la prohibition des bonnes choses comme une trans-
gression est une fin en soi dans le Coran, pour preuve, son appari-
tion quatre fois, dont une dans le verset des Troupeaux qui dénonce 
l’interdiction de manger de ce sur quoi le nom de Dieu a été pro-
noncé, notamment après une proclamation en détail de ce qui est 
prohibé par Dieu. De plus, le verset crée une relation entre trans-
gression et égarement sans science du chemin de Dieu : « Qu’avez-
vous à ne pas manger ce sur quoi le nom de Dieu a été prononcé, 
alors qu’il vous a déjà détaillé ce qu’Il vous a rendu illicite, sauf si 
vous y avez été contraints. Nombreux sont ceux qui égarent au-
trui, par leurs passions, sans science. Votre Seigneur connaît le 
mieux les transgresseurs » 2.

La partie victime de cette transgression n’a pas été précisée mais 
l’on peut comprendre du contexte qu’il s’agit d’une transgression 
à l’égard de Dieu : « Ne dites pas de ce que vos langues enjolivent 
comme mensonge : ceci est licite et ceci est illicite, pour forger le 
mensonge contre Dieu. Ceux qui forgent contre Dieu le mensonge 
ne réussiront pas » 3.

D’autre part, s’autoriser à désacraliser ce qui est sacré est éga-
lement une transgression, comme nous pouvons le constater dans 
le verset de la sourate La Table servie, au sujet de la chasse dans 
les mois sacrés, chasse considérée comme une transgression : « Ô 
vous qui croyez, Dieu vous éprouvera par quelque gibier qu’ob-
tiendront vos mains et vos lances, afin que Dieu sache ceux qui le 
craignent dans le secret. Quiconque transgressera par la suite aura 
un châtiment douloureux » 4. La preuve en est donnée par la pros-
cription de la chasse dans le verset suivant où le verbe « tuer » est 
utilisé trois fois en guise d’incrimination et en imposant au « tueur » 
plusieurs actes d’expiation : offrandes, aumône en nourriture, jeûne 
et enfin en le mettant en garde contre la vengeance de Dieu : « Ô 
vous qui croyez, ne tuez pas le gibier alors que vous êtes dans les 
mois sacrés. Quiconque en tue délibérément devra sacrifier un ani-
mal égal à la bête de troupeau qu’il aura tuée – deux hommes in-

1.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 87.
2.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 119.
3.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 116.
4.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 94.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   155 06/11/2016   19:32:38





156

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

tègres parmi vous en jugeront – en offrande consacrée à la Ka‘ba, 
ou bien son rachat sera la nourriture de pauvres, ou son équiva-
lent en jeûne, pour qu’il goûte le châtiment de son acte. Dieu par-
donne ce qui s’est antérieurement fait. Quiconque récidive, Dieu 
se vengera de lui. Dieu est tout puissant et maître en vengeance » 1.

Quatrième constante coranique

« Dieu n’aime pas les gaspilleurs »

A. – Le gaspillage, le manger et le boire, l’aspect 
matériel

Dieu annonce qu’Il n’aime pas les gaspilleurs à la fin de deux ver-
sets des sourates mecquoises Les Troupeaux et Al-A‘râf. La formu-
lation des deux fins de versets est la même, et comporte une pros-
cription du gaspillage en matière de nourriture et de boissons, sui-
vie d’une annonce par Dieu qu’Il n’aime pas les gaspilleurs. La fin 
du verset de la sourate Les Troupeaux intervient après étalage des 
bienfaits de Dieu touchant à la création de vergers aux fruits va-
riés. Notons que la proscription du gaspillage est précédée par une 
prescription de manger les fruits à leur fructification et d’en don-
ner ce qui est de droit (l’aumône) le jour de leur cueillette : « C’est 
Lui qui a créé les jardins en treilles et d’autres au sol, les palmiers, 
les céréales, les oliviers et les grenadiers, semblables et différents. 
Mangez de leurs fruits, quand ils fructifient, donnez-en ce qui est 
de droit, le jour de leur récolte. Ne gaspillez pas. Dieu n’aime pas 
les gaspilleurs » 2.

Quant à la fin du verset de la sourate Al-A‘râf, elle intervient 
après une prescription de la parure sur les lieux de culte. Elle com-
porte deux invitations (à manger et à boire) et une proscription (du 
gaspillage) : « Ô fils d’Adam, prenez votre parure en tout lieu de 
culte. Mangez et buvez. Ne gaspillez pas. Dieu n’aime pas les gas-
pilleurs » 3.

1.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 95.
2.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux. v. 141.
3.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 31.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   156 06/11/2016   19:32:38




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

157

Ce sens matériel de isrâf (gaspillage) trouve son origine dans le 
radical sarafa dont dérive le verbe asrafa (gaspiller), utilisé six fois 
dans le Coran, son nom d’agent mousrif (gaspilleur) 15 fois et enfin 
son nom d’action isrâf (gaspillage) deux fois, le total étant de 23 oc-
currences dans le Coran. sara est un étymon juste signifiant « dé-
passer la limite fixée », selon Ibn Fâriss, en plus de l’indifférence par 
ignorance : « (sarafa), S, R et F constitue un seul étymon signifiant 
un dépassement de la limite d’une chose, ainsi que l’indifférence. 
Vous dites : il y a un saraf (un dépassement) dans l’affaire, c’est-
à-dire un dépassement de la limite circonscrite. Quant à l’indiffé-
rence, c’est lorsque l’on dit : je suis passé près de vous et je ne vous ai 
pas remarqués. On dit également que le saraf est l’ignorance et que 
sarif est l’ignorant. Ceci puise son sens de ce qui a été précédem-
ment expliqué » 1.

B. – Le gaspillage, l’agression et l’ignorance chez  
le peuple du Prophète Loth

La réalité d’une telle origine pourrait être accréditée dans les dif-
férents propos tenus par le Prophète Luth dénonçant la démesure 
avec laquelle se comportait son peuple, qui passait outre ce qui est 
admissible chez les humains, par leur pratique de la sodomisation. 
Le Coran rapporte trois fois dans trois sourates différentes cette dé-
nonciation de Luth usant trois registres : il les a traités de transgres-
seurs dans le verset de la sourate Les Poètes « et vous délaissez ce 
que votre Seigneur vous a créé en vos femmes. Vous êtes certes un 
peuple de transgresseurs » 2, et d’ignorants dans le verset de la sou-
rate Les Fourmis : « Venez-vous aux hommes, par désir, en dehors 
des Femmes ? Vous êtes certes un peuple d’ignorants » 3, et enfin 
de gaspilleurs dans le verset de la sourate les Remparts : « Certes, 
vous venez aux hommes, par désir, en dehors des Femmes. Vous 
êtes plutôt un peuple de gaspilleurs » 4.

Ainsi un rapprochement est-il fait entre transgression, igno-
rance et gaspillage, puisque ces notions occupent la même place 

1.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 3, p. 153.
2.	 Coran, sourate 26 : Les Poètes, v. 166.
3.	 Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 55.
4.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 81.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   157 06/11/2016   19:32:38





158

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

dans des fins de versets presque identiques de point de vue morpho-
syntaxique et sémantique.

C. – Gaspillage et meurtre

Nous pouvons retrouver le même sens de dépassement des li-
mites dans le verset de la sourate Le Voyage nocturne : les proches 
d’une victime ne doivent pas se venger des parents du meurtrier, 
comme le voulait les traditions de vengeance chez les Arabes ap-
pelées qawad. Ainsi, selon ce verset, ne sera tué que le meurtrier 
lui-même : « Ne tuez pas l’âme que Dieu a interdite, sauf de droit. 
Quiconque est injustement tué, nous avons donné à son proche un 
pouvoir. Que celui-ci ne fasse pas d’excès dans les représailles. Il 
sera vainqueur » 1.

D. – Gaspillage dans les dépenses

Nous trouvons dans la description faite de la juste mesure des 
dépenses des serviteurs du Tout-Miséricorde une définition pra-
tique du gaspillage. Le gaspillage est l’antonyme de la ladrerie (dé-
pense en deçà de la limite nécessaire) ; mais surtout il s’oppose à la 
juste mesure, qui est l’observance de l’équilibre : « Et qui, lorsqu’ils 
dépensent, ne gaspillent ni ne se montrent ladres. C’est entre les 
deux (cas) la juste mesure » 2.

Après ce bref exposé de quelques occurrences plus ou moins ma-
térielles du gaspillage, nous passons à la majorité de ces acceptions 
qui évoquent un gaspillage moral, dont la conséquence est la perte 
de l’âme et non de l’argent.

E. – Le gaspillage, aspect éthique

1. – Le gaspillage (l’excès, le dépassement des limites)  
et la mécréance (rejet et oubli)

Commençons par le rapprochement entre gaspillage et mé-
créance créée par la présence de la mécréance à côté du gaspil-

1.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 33.
2.	 Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 67.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   158 06/11/2016   19:32:38




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

159

lage dans un verset de la sourate Taha : « Ainsi rétribuons-nous 
quiconque gaspille et ne croit pas aux signes de son Seigneur ». 
Apparaissant à la suite d’un dialogue entre un aveugle et son 
Seigneur, ce rapprochement montre que l’indifférence fait partie de 
l’étymon du gaspillage. En effet, à la question de l’aveugle sur pour-
quoi il est devenu aveugle, la réponse de Dieu prend la forme d’une 
sentence, avec trois fois l’adverbe ainsi et deux fois le verbe ou-
blier pour faire valoir que quand Dieu oublie l’aveugle au jour du 
Jugement, c’est la conséquence de l’oubli du gaspilleur (dans la vie 
d’ici-bas) des signes de son Seigneur : « Et quiconque se détourne 
de mon Édification aura une vie pénible. Nous le ressusciterons 
aveugle au jour de la Résurrection. (Celui-ci) dit : mon Seigneur, 
pourquoi m’as-tu ressuscité aveugle alors que je voyais ? Il (Dieu) 
dit : ainsi mes versets te sont-ils parvenus et tu les as oubliés. De 
même, aujourd’hui, on t’oublie. Ainsi rétribuons-nous quiconque 
gaspille et ne croit pas aux signes de son Seigneur. Le tourment de 
la vie dernière sera, certes, plus sévère et plus durable » 1.

2. – Gaspillage et imposture

Passons maintenant à un autre rapprochement établi cette fois-ci 
entre le gaspillage (l’excès) et l’imposture dans un verset de la sou-
rate Pardonneur : « Un croyant de la famille de Pharaon, qui ca-
chait sa Foi, dit : tuerez-vous un homme parce qu’il dit : mon sei-
gneur est Dieu et qui vous apporte des preuves de votre Seigneur ? 
Dieu ne guide pas quelqu’un qui est imposteur sans limites » 2. 
Cette fin de verset intervient à la fin de la réplique de ce croyant à 
la demande de Pharaon, qui veut tuer Moïse dans le verset 26 de la 
même sourate : « Pharaon dit : laissez-moi tuer Moïse. Qu’il prie 
son Seigneur ! Je crains qu’il ne change votre religion ou qu’il fasse 
apparaître la corruption sur la terre » 3.

Remarquons la conformité de la qualification d’imposteur sans 
limites donnée à Pharaon, notamment en comparant le verset 28 
au verset 26 où nous nous trouvons face au comble de l’imposture, 
lorsqu’il ose accuser de corruption Moïse : « Je crains qu’il fasse 
apparaître la corruption sur la terre », lui qui ne faisait qu’appe-

1.	 Coran, sourate 20 : Taha, v. 124-127.
2.	 Coran, sourate 15 : Pardonneur, v. 28.
3.	 Coran, sourate 15 : Pardonneur, v. 26.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   159 06/11/2016   19:32:38





160

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

ler Dieu : « tuerez-vous un homme parce qu’il dit : mon seigneur 
est Dieu ? », et nous nous trouvons également face à un imposteur 
sans limites lorsqu’il défie Dieu, inconscient de sa toute puissance : 
« Qu’il prie son Seigneur ».

3. – Gaspillage et démenti

Nous passons maintenant à un cas d’excès de dénégation, expo-
sé par des versets du début de la sourate Yâsîn. C’est le récit des ha-
bitants d’une cité qui ont traité trois envoyés de menteurs. Ces cita-
dins semblent rompus à la mécréance, à l’entêtement et au mauvais 
présage ; il est donc tout à fait logique que ces envoyés finissent cette 
polémique en qualifiant ces citadins de peuple de gaspilleurs, en-
clins à l’outrance : ce gaspillage signifie leur indifférence vis-à-vis du 
châtiment de Dieu, indifférence qui est à l’essence même de la no-
tion du isrâf (gaspillage) :

« Donne-leur l’exemple des habitants de la cité quand leur 
vinrent les envoyés. Nous leur envoyâmes alors deux envoyés 
qu’ils ont démentis. Nous les renforçâmes par un troisième 
et tous trois dirent : vers vous nous sommes, certes, envoyés. 
(Les citadins) dirent : vous n’êtes que des hommes, comme 
nous. Le Tout miséricordieux n’a rien envoyé. Vous ne faites 
que mentir. (Les envoyés) dirent : certes notre Seigneur sait 
que nous vous sommes envoyés. Et nous n’avons qu’à trans-
mettre clairement le message. (Les citadins) dirent : nous 
voyons en vous un mauvais présage. Si vous ne cessez pas, 
nous vous lapiderons et un tourment douloureux vous tou-
chera de notre part. (Les envoyés) dirent : votre présage vient 
de vous-mêmes, est-ce que parce que l’on vous a rappelés ? 
Vous êtes plutôt un peuple enclin à l’outrance » 1.

4. – Gaspillage et corruption

Deux versets de la sourate Les Poètes nous livrent une définition 
explicite des gaspilleurs comme étant des gens qui sèment la cor-
ruption sur la terre et ne la réforment pas. Cette définition est don-
née dans le cadre de l’appel du Prophète Sâlih à son peuple d’être 
pieux envers Dieu et de ne pas obéir à des hommes ayant ces deux 

1.	 Coran, sourate 36 : Yâsîn, v. 13-19.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   160 06/11/2016   19:32:38




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

161

vices : « N’obéissez pas aux ordres des gaspilleurs qui sèment la 
corruption sur la terre et ne réforment pas » 1.

5. – Gaspiller envers soi-même

Nous arrivons à la perle des versets sur le gaspillage et l’excès, 
à savoir le verset de la sourate Les Groupes qui met en évidence la 
réalité du gaspillage comme étant un gaspillage envers soi-même, 
comme nous l’avons constaté pour l’injustice, considérée par bon 
nombre de versets comme étant une injustice envers soi-même. 
Partant de l’importance du discours implicite dans les langues en 
général et dans le Coran en particulier, nous pouvons considérer 
tout excès, quel que soit son contexte, comme une outrance envers 
soi-même, les « outranciers » devant être compris comme étant ou-
tranciers envers eux-mêmes. Cette interprétation repose sur une 
règle d’or consistant à interpréter le Coran par le Coran, notam-
ment en matière de finalité et d’objectifs éthiques.

Le gaspillage signifie, dans le verset de la sourate Pardonneur, la 
dominance des péchés, tous effaçables, grâce à la présence du par-
don dans la trame du verset, ainsi qu’à l’appel lancé aux outranciers 
envers eux-mêmes à ne pas désespérer de la miséricorde de Dieu : 
« Dis : Ô mes serviteurs qui vous êtes montrés excessifs envers 
vous-mêmes, ne désespérez pas ; Dieu pardonne tous les péchés. 
Il est le tout pardon, le miséricordieux » 2. Ce qui prouverait da-
vantage cette dominance des péchés, c’est le rapprochement entre le 
pardon des péchés et l’excès dans la conduite apparus comme com-
plément d’objet du verbe pardonne dans cette sincère imploration 
des combattants : « Leurs seules paroles étaient : o notre Seigneur, 
pardonne-nous nos péchés et nos excès en notre conduite, affer-
mis nos pas et secours-nous contre le peuple des mécréants » 3.

6. – Gaspillage et orgueil chez le Pharaon

Notons parmi les liens entre le gaspillage (ou l’excès) et les autres 
vices, celui qui est le propre de Pharaon, à savoir l’orgueil apparais-

1.	 Coran, sourate 26 : Les Poètes, v. 151-152. Il s’agit de neuf hommes qui ont été 
dénoncés avec la même formule dans un verset de la sourate Les Fourmis : « Il y avait 
dans la cité neuf hommes qui semaient la corruption sur la terre et ne réformaient 
pas », Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 48.

2.	 Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 53.
3.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 147.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   161 06/11/2016   19:32:38





162

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

sant conjointement avec le gaspillage et l’outrance, deux vices dé-
noncés deux fois dans le Coran :

« Seule une partie de son peuple a cru à Moïse, par peur des 
tourments infligés par Pharaon et son Conseil. Pharaon était 
hautain sur la terre et il était parmi les outranciers » 1.
« Nous avons sauvé les Fils d’Israël du tourment humiliant in-
fligé par Pharaon, il était hautain et parmi les outranciers » 2.

7. – Gaspillage et criminalité

Trois versets de la sourate Les Ouragans se sont distingués par le 
rapprochement entre gaspillage/outrance et criminalité, qui sont le 
lot du peuple de Luth lors de l’explication des anges à Abraham du 
but de leur visite, à savoir faire périr ces criminels outranciers : « Ils 
dirent : nous sommes envoyés à un peuple de criminels, pour faire 
tomber sur eux des pierres d’argile, marquées chez ton Seigneur à 
l’intention des outranciers » 3.

La destruction du peuple de Luth par Dieu nous permet de pas-
ser de l’exposé des relations entre le gaspillage et les autres vices, à 
celui de la destruction des gaspilleurs dans la vie d’ici-bas, et du châ-
timent dans l’au-delà que Dieu leur a préparé.

F. – Destruction des gaspilleurs

Les versets du début de la sourate L’Ornement donnent un aver-
tissement sévère aux polythéistes de Quraych, selon lesquels ils ne 
font pas exception pour ce qui est du sort qui a frappé les peuples 
gaspilleurs. Leur excès consistait à se moquer de leurs prophètes. 
Il ne fait pas de doute qu’une telle moquerie constitue une ou-
trance envers soi-même, car il émane d’une indifférence vis-à-vis de 
la victoire qui est le lot des prophètes et de ceux qui les suivent : 
« Renoncerions-nous à vous punir par absolution, (rien que) parce 
que vous êtes un peuple d’outranciers ? Combien avons-nous en-
voyé de prophètes aux anciens ? Chaque fois que leur venait un 

1.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 83.
2.	 Coran, sourate 44 : La Fumée, v. 31.
3.	 Coran, sourate 51 : Les Ouragans, v. 32-34.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   162 06/11/2016   19:32:38




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

163

Prophète, ils s’en moquaient. Ainsi en avons-Nous fait périr de 
plus redoutables qu’eux. Et l’exemple des anciens est passé » 1.

La victoire dans la sourate Les Prophètes est confirmée par l’ap-
parition de son corollaire, le salut, qui leur est promis, comme la 
destruction est promise aux gaspilleurs et outranciers : « Nous 
n’avons envoyé, avant toi, que des hommes auxquels nous inspi-
rions (la révélation), interrogez les détenteurs des Écritures si vous 
ne savez pas, puis nous avons tenu notre promesse envers eux en 
les sauvant, eux et ceux que nous voulions sauver, et nous avons 
fait périr les outranciers » 2.

G. – Le gaspillage et le châtiment du Feu

Nous terminons cette recherche, pleine de dénonciation à l’égard 
des gaspilleurs, par un autre avertissement qui leur est donné, à sa-
voir le fait qu’ils seront les compagnons du Feu, comme c’est le cas 
des mécréants et des injustes, avertissement lancé par le croyant de 
la famille de Pharaon : « Il ne fait pas de doute que ce à quoi vous 
m’appelez n’a rien de réel ni dans la vie d’ici-bas ni dans l’au-delà, 
que notre retour sera à Dieu et que les gaspilleurs outranciers se-
ront les compagnons du Feu » 3.

Cinquième constante coranique

« Certes, Dieu n’aime pas les traîtres »
Dieu annonce ne pas aimer les traîtres trois fois dans le Coran 

dans deux contextes :
Le premier est celui du combat, dans deux situations :
Dans la première situation, Dieu annonce qu’Il défend les 

croyants et l’annonce de cette défense est une manière de dire qu’il 
les aime, la fin du verset 38 fournissant la preuve qu’Il n’aime pas 
les traîtres et les mécréants : « Dieu défend ceux qui croient. Dieu 
n’aime pas les traîtres mécréants » 4.

Dans la deuxième situation, Dieu ordonne à son Prophète de 
prendre l’initiative de rompre les pactes qui le lient à un peuple dont 

1.	 Coran, sourate 43 : L’Ornement, v. 5-8.
2.	 Coran, sourate 21 : Les prophètes, v. 7-9.
3.	 Coran, sourate 15 : Pardonneur, v. 43.
4.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 38.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   163 06/11/2016   19:32:38





164

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

il craint la traîtrise, le but de cette rupture étant de repousser la traî-
trise : « Et si jamais tu redoutes de la part d’un peuple une traîtrise, 
prends alors les devants de la rupture à leur égard. Dieu n’aime 
pas les traîtres » 1.

Le deuxième contexte : Dieu n’aime pas les traîtres et interdit 
donc toute discussion en faveur des hypocrites, car si leur défense 
est possible dans la vie d’ici-bas, elle sera impossible au jour de la 
résurrection : « Ne discute pas en faveur de ceux qui se trahissent 
eux-mêmes. Dieu n’aime pas les traîtres pécheurs. Ils se cachent 
des hommes et ne se cachent pas de Dieu qui est présent lorsqu’ils 
ourdissent en paroles des complots qu’Il désavoue. Dieu cerne ce 
qu’ils font. Vous voilà qui parlez en leur faveur dans la vie d’ici-
bas, qui interviendra (devant) Dieu en leur faveur le Jour de la 
Résurrection, ou qui sera leur répondant ?  » 2

Les Kh, W et N sont les trois consonnes d’un radical authen-
tique arabe et d’un mot coranique qui est présent 15 fois dans le 
Coran. L’étymon de khawana qui devient khâna signifie le man-
quement à la fidélité, comme l’a rapporté Ibn Fâriss dans ses Maqâ-
îs : « khawana (composé de Kh, W et N) est un seul radical authen-
tique dont l’étymon est le manquement. On dit : il l’a trahi, le trahit 
d’une traîtrise qui signifie le manque de fidélité (ne pas remplir ses 
engagements). On dit : tel a trahi mon droit, c’est-à-dire il ne me l’a 
pas rendu entier » 3.

Avec ce sens du manque et du manquement, la traîtrise a, avec 
les autres vices et notamment l’injustice, un dénominateur com-
mun, à savoir un empiétement sur le droit d’autrui, contrairement à 
la fidélité, antonyme de la traîtrise, qui exige de remplir pleinement 
ses engagements.

A. – Traîtrise, mécréance et péché

C’est pourquoi il est normal de voir la traîtrise apparaître tan-
tôt aux côtés de la mécréance, comme à la fin du verset de la sourate 
Le Pèlerinage : « Dieu n’aime pas les traîtres mécréants » 4 ou aux 

1.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 58.
2.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 107-109.
3.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 2, p. 186.
4.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 38.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   164 06/11/2016   19:32:38




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

165

côtés du péché, comme à la fin du verset de la sourate Les Femmes : 
« Dieu n’aime pas les traîtres pécheurs » 1.

Notons comme une particularité l’usage de la forme d’exagéra-
tion du nom d’agent du verbe de la traîtrise khawwân (très traître), 
qui apparaît deux fois contre une fois seulement pour l’usage du 
nom d’agent normal khâ’inîn (traîtres).

Le rapprochement entre la traîtrise et la mécréance ou le péché 
dans les fins de versets susmentionnées met en évidence le mauvais 
sort des traîtres. Bien qu’elles soient peu nombreuses dans le Coran, 
les occurrences de la traîtrise nous expliquent pourquoi Dieu a an-
noncé trois fois n’avoir pas d’amour pour les traîtres.

B. – Traîtrise dans les conflits

Nous commençons l’étude de ces occurrences par la traîtrise en 
cas de litiges entre les hommes. Nous entendons par traîtrise ici le 
mensonge forgé pour obtenir satisfaction devant la justice. C’est 
pourquoi Dieu prescrit à son Prophète de juger les hommes selon la 
vérité qu’Il lui a révélée en guise d’instruction. Cette prescription est 
accompagnée d’une interdiction de prendre la défense des traîtres : 
« Nous t’avons révélé le Livre par la vérité, pour que tu juges entre 
les hommes selon ce que Dieu t’a fait voir. Ne sois pas défenseur 
des traîtres » 2.

C. – « Vous vous êtes trahis vous-mêmes »

La trahison, selon la logique coranique, est une traîtrise envers 
soi-même. Cette spécificité sémantique qu’elle a en commun avec 
l’injustice et le gaspillage est d’ailleurs marquée, d’un point de vue 
morphosyntaxique, par la forme pronominale du verbe « se trahir » 
renforcée par le pronom : soi-même, (c’est la traduction de la forme 
spéciale arabe ikhtâna). Elle est utilisée deux fois dans le Coran, 
d’abord dans un contexte de dénonciation de la trahison des hypo-
crites qui ourdissent en paroles des complots que Dieu n’agrée pas. 
Rappelons ici le lien qui existe entre l’interdiction de prendre la dé-
fense des traîtres dans le verset de la sourate Les Femmes susmen-

1.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 107.
2.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 105.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   165 06/11/2016   19:32:39





166

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

tionné et l’interdiction de parler en faveur de ceux qui se trahissent 
eux-mêmes dans les deux versets voisins suivants : « Ne discute pas 
en faveur de ceux qui se trahissent eux-mêmes. Dieu n’aime pas les 
traîtres pécheurs. Ils se cachent des hommes et ne se cachent pas 
de Dieu qui est présent lorsqu’ils ourdissent en paroles des com-
plots que Dieux n’agrée pas » 1. Elle est également apparue dans un 
autre contexte consistant à rendre licite, de nuit, le rapport sexuel 
des jeûneurs avec leurs femmes, pour prévenir une tentation, expri-
mée dans un langage de traîtrise envers eux-mêmes : « Il vous est li-
cite, dans la nuit du jeûne, le rapport avec vos femmes. Dieu sait 
que vous vous êtes trahis vous-mêmes. Il s’est repenti en votre fa-
veur et il vous a pardonné. Maintenant, fréquentez-les et cherchez 
ce que Dieu a prescrit pour vous » 2.

D. – Trahir Dieu

Notons parmi les particularités des occurrences de la traîtrise 
dans le Coran, le fait de considérer que trahir le Prophète ou les dé-
pôts confiés, c’est trahir Dieu. L’importance d’une telle perception 
de la traîtrise peut être soulignée de deux façons. Tout d’abord, le 
verset interdisant la trahison des dépôts (n° 27) apparaît avant celui 
dénonçant la traîtrise à l’encontre du Prophète (n° 71). Ensuite, 
c’est la proscription de la trahison de Dieu et du Prophète qui appa-
raît avant celle de la trahison des dépôts confiés, comme pour dire 
que trahir ces dépôts, c’est trahir Dieu. Remarquons enfin la place 
des dépôts, apparus comme complément d’objet du verbe trahir, 
pour confirmer ce qui est déjà connu chez les Arabes, à savoir que 
la trahison est l’antonyme de la fidélité, car les amânât (les dépôts) 
sont le pluriel de la amâna (la fidélité) en arabe : « Vous qui croyez, 
ne trahissez pas Dieu, ni l’Envoyé, et ne trahissez pas les dépôts à 
vous confiés, alors que savez » 3.

Le fait de considérer la trahison à l’encontre du Prophète comme 
celle à l’encontre de Dieu se confirme dans le deuxième verset de la 
sourate Les Butins. En effet, pour repousser une trahison ultérieure 
à l’encontre du Prophète de la part des mécréants de La Mecque, 

1.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 107.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 187.
3.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 27.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   166 06/11/2016   19:32:39




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

167

Dieu a rappelé à leurs prisonniers libérés (à la suite de leur échec à la 
bataille de Badr) leur trahison antérieure exprimée cette fois-ci dans 
un registre de trahison à l’encontre de Dieu : « Et s’ils veulent vous 
trahir, ils ont déjà trahi Dieu auparavant et Il l’a emporté sur eux. 
Dieu est omniscient et sage » 1.

Sixième constante coranique

« Certes, Dieu n’aime pas les corrupteurs »
Dieu annonce ne pas aimer les corrupteurs deux fois dans le 

Coran, dans deux contextes :
D’abord dans le verset 77 de la sourate La Narration, dans un 

contexte de recommandation à ceux à qui le savoir est donné : Ils 
doivent avoir pour but leur vie dans l’au-delà, et pour cela être bien-
faisants envers les hommes et éviter que la corruption ne se répande 
sur la terre : « Cherche dans ce que Dieu te donne la vie dernière ; 
n’oublie pas ta part de la vie d’ici-bas. Agis bellement comme Dieu 
a bellement agi envers toi. Ne cherche pas la corruption sur la 
terre, Dieu n’aime pas les corrupteurs » 2.

Et dans le verset 64 de la sourate La Table servie, c’est un contexte 
de dénonciation de la mécréance et de la tyrannie des Israélites. Il 
est dit notamment que leur action vise la corruption sur la terre par 
le biais de la guerre qu’ils allument et que Dieu éteint toujours : « Ce 
que ton Seigneur a révélé ne fera qu’accroître chez bon nombre 
d’entre eux leur débordement et leur mécréance… Chaque fois 
qu’ils allument un feu pour la guerre, Dieu l’éteint : ils ne s’en dé-
mènent pas moins à semer la corruption sur la terre. Dieu n’aime 
pas les corrupteurs » 3.

Si l’annonce par Dieu qu’Il n’aime pas les corrupteurs est sem-
blable aux autres annonces déjà étudiées à l’égard de ceux qui in-
carnent les vices déjà dénoncés, la fin du verset de la sourate La 
Vache se distingue par l’annonce que Dieu n’aime pas la corruption 
en elle-même. Cela représente une dénonciation la plus sévère tou-
chant un vice donné : « ils se démènent sur la terre pour y semer la 

1.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 71.
2.	 Coran, sourate 27 : La Narration, v. 77.
3.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 64.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   167 06/11/2016   19:32:39





168

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

corruption et détruire labour et progéniture. Or, Dieu n’aime la 
corruption » 1.

Le verbe fasada, (se corrompre) composé des consonnes F, S et 
D, est un radical authentique présent 49 fois dans le Coran, avec 
une prédominance de son nom d’agent moufsidin (corrupteurs) (21 
fois), suivi par son verbe redondant d’un morphème : Afsada (14 
fois), puis de son nom d’action fasâd a (11 fois). Quant au radical 
fasada, il n’apparaît que trois fois.

On peut donc dire que la corruption a deux dérivations princi-
pales ; la première étant le verbe afsada et son nom d’agent moufsi-
din, avec un ensemble de 35 occurrences. La deuxième dérivation 
est celle du nom d’agent fasâd (corruption) et son radical fasada, 
avec un ensemble de 14 occurrences.

L’origine de la corruption est une altération qui fait perdre à la 
chose son équilibre, au sens de l’égalité et de la droiture, comme 
l’a rapporté ar-Râghib al-Asfahânî dans ses Moufradât alfâdh al-
Qur’ân : « la corruption est une altération qui fait perdre à une 
chose son équilibre, au sens (physique) de l’égalité et de la droiture, 
que cette perte soit petite ou grande. Elle est antonyme de la ré-
forme (au sens de la droiture). La corruption touche à l’âme comme 
elle touche au corps et aux choses subissant une altération » 2.

Nous ne pouvons pas étudier les occurrences de la corruption 
sans tenir compte de sa morphosyntaxe sémantiquement chargée de 
la volonté de Celui Qui a révélé le Coran, à savoir proscrire la cor-
ruption et dénoncer les corrupteurs. Ce qui attire l’attention dans 
ces acceptions, c’est leur confirmation de la définition de la corrup-
tion par son antonyme : la réforme, notamment quand il s’agit de 
la corruption de l’âme, qui signifie mauvaise action. Cet aspect de 
la corruption est la raison de sa corrélation avec son lieu récurrent 
apparaissant chaque fois que la corruption est évoquée, à savoir la 
terre. Même quand un autre vice apparaît comme synergique de la 
corruption, il acquiert une dimension terrestre, comme le verrons 
avec la hauteur, qui devient une hauteur sur la terre.

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 205.
2.	 Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 636.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   168 06/11/2016   19:32:39




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

169

A. – La corruption comme antonyme de la réforme

Une relation de contradiction entre corruption et réforme est ap-
parue dans deux versets de la sourate Al-A‘râf qui se distinguent par 
la répétition deux fois de la formule de proscription : « Ne semez 
pas la corruption sur la terre après sa réforme », sans le moindre 
changement. La proscription de la corruption dans le premier ver-
set s’adresse aux musulmans, alors qu’elle s’adresse dans le deu-
xième verset au peuple de Chou‘ayb. Concernant la première appa-
rition de la dite formule, nous constatons qu’elle intervient en tête 
du verset 56, directement après l’annonce, à la fin du verset 56 de 
l’absence de l’amour de Dieu pour les agresseurs. Elle est donc pla-
cée au juste milieu de deux ordonnances de la prière à Dieu (avec 
humilité, secret, espérance et crainte) en tête du verset 55 et près de 
la fin du verset 56, comme si l’absence de la corruption sur la terre 
est une condition à l’obtention du rang de bienfaisants dont la mi-
séricorde de Dieu est proche : « Priez votre Seigneur, avec humi-
lité et en secret. Il n’aime pas les transgresseurs. Ne semez pas la 
corruption sur la terre après sa réforme. Priez votre Seigneur avec 
crainte et espérance ; la miséricorde de Dieu est proche des bel-
agissants » 1.

Concernant la deuxième apparition de la dite formule, nous 
constatons qu’elle constitue une proscription intervenue au terme 
de trois recommandations faites par le Prophète de Dieu Chou‘ayb 
à son peuple : « Et aux Madyan, leur frère Chou‘ayb dit : Ô mon 
peuple, adorez Dieu, vous n’aurez pas de Dieu autre que Lui. Une 
preuve vous est venue de votre Seigneur. Faites donc pleinement 
mesure et poids. Ne dépréciez pas aux gens leurs marchandises. 
Ne semez pas la corruption sur la terre après sa réforme. Cela est 
mieux pour vous, si vous êtes croyants » 2.

Nous terminons cet exposé de la relation de contradiction entre 
corruption et réforme par deux versets de la sourate La Vache. Le 
premier met en évidence le mensonge des hypocrites quand ils ré-
pliquent à la proscription de la corruption qui leur est adressée en 
prétendant qu’ils sont des réformateurs. Mais le verset suivant ré-
affirme ce qui est déjà affirmé, à savoir qu’ils sont des corrupteurs 

1.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 55-56.
2.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 85.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   169 06/11/2016   19:32:39





170

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

sans le réaliser : « Si l’on leur dit : ne semez pas la corruption sur 
la terre, ils disent : nous sommes, certes, des réformateurs. En fait, 
ils sont les corrupteurs, mais ils ne le réalisent pas » 1.

B. – Ne sévissez pas sur la terre en corrupteurs

La formule des deux versets de la sourate Al-A‘râf n’est la seule 
à proscrire la corruption. Il y a une autre formule de proscription, à 
savoir : « Ne sévissez pas sur la terre en corrupteurs » présente cinq 
fois dans le Coran, dont trois citant le Prophète Chou‘ayb. Nous 
en prenons deux exemples : « Et aux Madyan, leur frère Chou‘ayb 
dit : Ô mon peuple, adorez Dieu et espérez le Jour Dernier. Ne sé-
vissez pas sur la terre en corrupteurs » 2 ; « Ô mon peuple, adorez 
Dieu. Faites donc pleinement mesure et poids. Ne dépréciez pas 
aux gens leurs marchandises. Ne sévissez pas sur la terre en cor-
rupteurs » 3.

Et voici un troisième verset citant quelques clauses du pacte 
conclu par Dieu avec les Israélites : « Et lorsque Moïse demanda de 
l’eau pour son peuple, Nous dîmes : frappe le rocher de ton bâton. 
Douze sources en jaillirent. Chaque tribu trouva son abreuvoir. 
Mangez et buvez de la rétribution de Dieu et ne sévissez pas sur la 
terre en corrupteurs » 4.

C. – Corruption de la terre et des cieux et tout  
ce qui s’y trouve

Ce qui attire l’attention dans les occurrences peu nombreuses 
du radical fasada (se corrompre), c’est leur contexte d’éthique co-
ranique générale, touchant aux objectifs généraux de la Charia. En 
effet, ce verbe apparaît dans deux versets de la sourate Les Croyants, 
qui dénoncent la façon dont les polythéistes récusent la vérité que 
le Prophète leur apporte de Dieu et que ces polythéistes détestent, 
parce qu’elle est contraire à leurs passions. Suivre ces passions pour-
rait engendrer la corruption des cieux et de la terre, ce qui signi-

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 11-12.
2.	 Coran, sourate 29 : L’Araignée, v. 36.
3.	 Coran, sourate 9 : Houd, v. 85.
4.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 60.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   170 06/11/2016   19:32:39




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

171

fierait leur destruction. Mais le mot « vérité », répété trois dans ces 
deux versets, rend nulle une telle corruption, et par conséquent une 
telle destruction. C’est d’ailleurs la fonction du « si » hypothétique 
qui dénote la nullité de la conclusion pour la nullité de la cause, 
comme le jugent les grammairiens arabes : « Ou bien diront-ils 
qu’il est hanté par les Djinns. Au contraire, il leur apporte la vé-
rité et la plupart d’entre eux détestent la vérité. Si la vérité suivait 
leurs passions, les cieux et la terre et ceux qui y sont seraient cor-
rompus » 1.

Ce verbe est encore présent dans la sourate Les Prophètes, qui 
dénonce le polythéisme, et démontre la nullité de toute divinité en 
dehors de Dieu, car leur existence pourrait causer la corruption des 
Cieux et de la terre, comme l’indique le si hypothétique, comme 
nous l’avons déjà souligné : « Ont-ils pris des dieux, qui, de la terre, 
ressuscitent (les morts) ? S’il y avait des dieux autres que Dieu, ils 
(le ciel et la terre) seraient corrompus. Gloire à Dieu, Seigneur du 
Trône, Il est au-dessus de ce qu’ils racontent » 2.

Ce verbe apparaît aussi dans un contexte de valorisation de 
l’échec de Goliath tué par David. La sagesse de Dieu y est mise en 
évidence, qui repousse des hommes par des hommes pour empê-
cher la corruption de la terre : « Aussi les mirent-ils en déroute, 
par la permission de Dieu. David tua Goliath. Dieu lui donna la 
royauté, la sagesse et lui apprit ce qu’Il voulait. Si Dieu ne repous-
sait pas les hommes les uns par les autres, la terre serait corrom-
pue. Mais Dieu est détenteur de grâce pour les mondes » 3.

D. – Corruption et effusion du sang

Le Coran nous cite le récit de la création de l’homme, quand les 
anges contestèrent son investiture comme lieutenant de Dieu sur 
la terre, parce qu’il y sèmerait la corruption et y verserait le sang : 
« Lorsque ton Seigneur dit aux anges : je vais placer sur la terre 
un lieutenant. Ils dirent : y placeras-tu celui qui y sèmera la cor-

1.	 Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 71.
2.	 Coran, sourate 21 : Les Prophètes, v. 22.
3.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 251.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   171 06/11/2016   19:32:39





172

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

ruption et y versera le sang, alors que nous glorifions ta louange et 
proclamons ta sainteté ? Il dit : je sais ce que vous ne savez pas » 1.

E. – Famille de la corruption

1. – Corruption et gaspillage

Nous avons déjà souligné, dans le chapitre du gaspillage, un lien 
entre le gaspillage et la corruption, établi par la recommandation du 
Prophète Sâlih à son peuple de ne pas obéir aux gaspilleurs, et sa dé-
finition du gaspillage comme étant une corruption et donc comme 
antonyme de la réforme : « N’obéissez pas aux ordres des gaspil-
leurs qui sèment la corruption sur la terre et ne réforment pas » 2.

2. – Corruption de Pharaon, ses excès et son orgueil

Le mauvais comportement de Pharaon crée encore dans le 
Coran un lien entre corruption et gaspillage justifié par leur rapport 
à l’orgueil. En effet, nous avons remarqué, dans le chapitre du gas-
pillage, une corrélation entre le gaspillage de Pharaon et son orgueil 
dans deux versets : « Pharaon était hautain sur la terre et il était 
parmi les outranciers » 3 ; « Nous avons sauvé les Fils d’Israël du 
tourment humiliant de Pharaon, il était hautain et parmi les ou-
tranciers » 4.

Et dans ce chapitre de la corruption, nous découvrons un lien 
entre corruption et orgueil établi par un verset de la sourate La 
Narration dénonçant la mauvaise action de Pharaon : « Pharaon 
s’était érigé en tyran sur la terre. Il divisa son peuple et en assu-
jettit une partie, égorgeant leurs fils et épargnant leurs femmes. Il 
était parmi les corrupteurs » 5.

3. – Corruption des rois

La corruption de Pharaon est un exemple de la corruption des 
rois de tous temps. En effet, Il s’agit là, le plus souvent, d’étrangers 

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 30.
2.	 Coran, sourate 26 : Les Poètes, v. 151-152.
3.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 83.
4.	 Coran, sourate 44 : La Fumée, v. 31.
5.	 Coran, sourate 28 : La Narration, v. 4.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   172 06/11/2016   19:32:39




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

173

qui, une fois arrivés dans un pays, ne savent asseoir leur pouvoir 
qu’en répandant la corruption, notamment en rabaissant les puis-
sants, en plus d’autres actes mauvais : « Elle dit : quand les rois 
entrent dans une cité, ils y sèment la corruption, rendent humiliés 
ses gens honorables, c’est de la sorte qu’ils se comportent » 1.

4. – Corruption et perversité

Comme la corruption entre dans la définition du gaspillage, elle 
entre également dans la définition de la perversité, le fisq. En effet, 
deux versets de la sourate La Vache nous livrent une définition de 
la perversité qui reprend tous les sens de fasada (se corrompre) sus-
mentionnés. Cette définition comprend trois éléments : la viola-
tion du pacte de Dieu, la rupture de ce qui doit être lié et la corrup-
tion. Ainsi, et grâce à cette définition pragmatique, un lien s’établit 
entre violation et rupture d’un côté et corruption de l’autre, et tous 
les trois appartiennent à la mauvaise famille de la perversité : « Et il 
n’égare par cela que les pervers qui violent le pacte de Dieu après 
sa conclusion, rompent ce que Dieu ordonne de lier et sèment la 
corruption sur la terre. Ceux-là sont les perdants » 2.

Après avoir tenté d’appréhender la réalité de la corruption 
en sondant ses liens avec d’autres vices, nous terminons cette re-
cherche par un bref exposé des versets qui mettent en évidence le 
sombre devenir des corrupteurs, comme nous l’avons déjà fait avec 
leurs semblables parmi les vicieux. Nous nous contentons de don-
ner deux exemples de versets comportant un avertissement aux cor-
rupteurs, le premier concernant la mauvaise fin qui leur est réservée 
dans la vie d’ici-bas, alors que le deuxième touche au châtiment qui 
les attend dans l’au-delà.

F. – Punition des corrupteurs

L’ordre de regarder quelle sera la fin mauvaise des Corrupteurs 
est donné trois fois dans le Coran, contre quatre fois pour les mé-
créants et trois fois pour les Injustes et deux fois pour les criminels. 
Ainsi une relation de communauté de devenir s’établit-elle entre 
les tenants de ces vices. Nous livrons deux exemples d’avertisse-

1.	 Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 34.
2.	 Coran, sourate II : La Vache, v. 26.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   173 06/11/2016   19:32:39





174

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

ment contre la mauvaise fin qui attend ces corrupteurs. Le premier 
concerne Thamoud, peuple de Sâlih, et là, la parole est donnée à ce 
Prophète : « Ne vous postez pas sur tous les chemins afin de me-
nacer ceux qui croient et de les détourner de la voie de Dieu en la 
présentant comme une voie tortueuse. Souvenez-vous quand vous 
étiez peu nombreux, comment Dieu vous a rendus nombreux ! 
Regardez quelle fut la fin des corrupteurs » 1. Le deuxième touche 
à Pharaon et à son Conseil : « Ensuite, après eux, nous envoyâmes 
Moïse avec nos signes, à Pharaon et son Conseil, ils furent injustes 
envers ces signes. Regarde quelle fut la fin des corrupteurs » 2 !

G. – Corruption, malédiction, détestable demeure,  
et châtiment

La corruption a en commun (une fois) avec l’injustice (cinq fois) 
et la mécréance (trois fois) une formule de malédiction de Dieu qui 
leur destine une détestable demeure : « Ceux qui violent le pacte de 
Dieu après sa conclusion, rompent ce que Dieu ordonne de lier et 
sèment la corruption sur la terre, ceux-là seront voués à la malé-
diction et une détestable demeure leur est destinée » 3.

Elle a également en commun avec la perversité (cinq fois), la mé-
créance (trois fois) et l’injustice (deux fois) une formule expliquant 
pourquoi ces vicieux méritent le châtiment de Dieu dans l’au-de-
là, bien que le verset de la sourate Muḥammad soit parmi les plus 
sévères, comme l’indique le tourment ajouté au tourment qu’ils 
auront à cause de leur corruption : « Ceux qui sont mécréants et 
s’écartent du chemin de Dieu, nous leur ajouterons un tourment 
par-dessus un tourment à cause de leur corruption » 4.

Septième constante coranique

« Certes, Il [Dieu] n’aime pas les orgueilleux »
Dieu annonce ne pas aimer les orgueilleux une seule fois à la fin 

du verset 23 de la sourate Les Abeilles, lors d’un avertissement à 
leur égard réaffirmant l’omniscience de Dieu quant à leurs paroles 

1.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 86.
2.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 103.
3.	 Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 25.
4.	 Coran, sourate 14 : Les Abeilles, v. 88.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   174 06/11/2016   19:32:39




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

175

et leurs actes déclarés et cachés. Ces orgueilleux sont peints dans le 
verset 22 mettant en exergue leur mécréance vis-à-vis de l’au-delà et 
le déni orgueilleux de leurs cœurs. Remarquons comment ils sont 
deux fois dénoncés à la fin de deux versets voisins : « Votre Seigneur 
est un. Ceux qui ne croient pas à l’au-delà ont des cœurs rompus 
au déni. Ils sont orgueilleux. Certes, Dieu sait ce qu’ils tiennent se-
cret comme ce qu’ils publient, Il n’aime pas les orgueilleux » 1.

Apparu 55 fois dans le Coran, (sur un ensemble de 124 occur-
rences du radical kaboura (devenir grand) et de ses dérivés), l’or-
gueil est exprimé en arabe par trois verbes et noms d’action : kabou-
ra / kibr / takabbara / takabbour / istakbara / istikbâr 2. Il semble 
que les lexicographes arabes n’ont trouvé d’étymon à kaboura (de-
venir grand) qu’en le comparant à son contraire : « saghoura » (de-
venir petit). C’est pourquoi l’illustre lexicographe ar-Râghib al-As-
fahânî le considère comme étant l’un des noms d’opposition qui ne 
sont définis que comparés à leurs synonymes ou leurs antonymes 
dans un cas de substitution. Son approche paraît très proche des 
données des formes grammaticales de kaboura, de takabbara et de 
istikbara dans le Coran :

« Kabîr (grand) et saghîr (petit) sont des adjectifs contigus utili-
sés pour comparer deux choses l’une à l’autre, la chose pouvant être 
petite par rapport à une chose et grande par rapport à une autre. 
À l’origine, cet adjectif devait qualifier des choses matérielles, mais 
(une fois) son sens transposé, il a exprimé des notions morales, kibr, 
takabbour et istikbâr ont des significations proches ; kibr (l’orgueil) 
est un état propre à l’homme quand il est satisfait de lui-même, no-
tamment lorsqu’il se sent plus « grand » qu’autrui. takabbour (l’or-
gueil) le plus grave est celui manifesté à l’encontre de Dieu, en re-
fusant d’admettre la vérité et de s’y soumettre. istikbâr (l’orgueil), 

1.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 22-23.
2.	 Ces dérivés sont polyvalents entrant dans des contextes positifs et négatifs : il y a le 

substantif kibar qui dénote l’âge (8 fois), les comparatifs akbar et Koubra (26 fois), 
l’adjectif kabîr (grand) qualifiant des choses positives et négatives (35 fois), dont dix 
pour glorifier Dieu, en plus de 5 occurrences de la forme verbale de glorification : 
kabbara et de son nom d’action takbîr. La glorification de Dieu a encore cette 
spécificité d’utiliser l’adjectif moutakabbir (orgueilleux) dans un sens positif. Une des 
deux occurrences de kibriyâa (orgueil) intervient dans un contexte de glorification 
de Dieu ; mais sa deuxième apparition concerne Moïse et Aaron (Haroun) dans un 
contexte négatif. Enfin, la forme verbale akbara (contester) et son nom d’action takbîr 
(glorification) apparaissent 8 fois pour évoquer la contestation.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   175 06/11/2016   19:32:39





176

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

dans sa deuxième acception non louable, évoque la sur-satisfaction 
de soi-même » 1.

Nous nous contentons dans cette recherche d’étudier, parmi les 
occurrences de l’orgueil, celles qui disent que Dieu n’aime pas les 
orgueilleux. Nous commençons par des versets dans lesquels Dieu 
se loue Lui-même, et Il en a pleinement le droit, car Il est le su-
blime et le grand. Nul, en dehors de Lui, n’a le droit d’avoir de l’or-
gueil, car c’est l’un de ses attributs les plus beaux en tant que Dieu et 
Seigneur. C’est de là que découle la dénonciation de l’orgueil chez 
l’homme dans le Coran : L’istikbâr de ce dernier signifie en arabe 
« chercher une grandeur qui reste impossible à atteindre ».

A. – Dieu est le Sublime, le Grand

Dieu se loue Lui-même en citant deux de ses attributs : le su-
blime et le grand qui apparaissent conjointement dans cinq fins de 
versets, le sublime étant toujours antérieur au grand. Nous en don-
nons un exemple dans un verset de la sourate Le Pèlerinage : « C’est 
parce que Dieu est la vérité, et que ceux qu’ils invoquent en de-
hors de Lui sont sans consistance et parce que Dieu est le Sublime, 
le Grand » 2. Un verset de la sourate Le Tonnerre se distingue par 
une modification de cet ordre, le grand venant avant le sublime : « Il 
connaît ce qui est caché et ce qui est manifeste, il est le Grand, le 
Sublime » 3.

B. – À Lui l’orgueil

Un verset de la sourate L’Agenouillée a cette spécificité de célé-
brer la louange de Dieu en faisant de l’orgueil son attribut dans les 
cieux et sur la terre : « À Lui l’orgueil dans les cieux et sur la terre. 
Il est le puissant, le sage » 4.

1.	 Voir, Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 696-698.
2.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 62.
3.	 Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 9.
4.	 Coran, sourate 45 : L’Agenouillée, v. 37.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   176 06/11/2016   19:32:40




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

177

C. – Le Tout Puissant, le Tout-Vainqueur, l’Orgueilleux

Quant à la spécificité du verset de la sourate Le Rassemblement, 
elle réside dans l’apparition de l’adjectif « orgueilleux » à la fin 
de huit attributs de Dieu dans un contexte de célébration de sa 
louange, et c’est le seul usage positif de cet adjectif dans le Coran : 
« Il est Dieu, il n’y a de dieu que Lui, le Roi, le Tout-Saint, la Paix, 
le Croyant, le Dominant, le Tout-Puissant, le Vainqueur, l’Or-
gueilleux 1. Gloire à Dieu, loin de ce qu’ils lui associent » 2.

D. – Et ton Seigneur glorifie 3

Entrent dans ce contexte général de louange à Dieu, quatre ver-
sets où les croyants sont recommandés de glorifier Dieu. Nous en 
choisissons un au début de la sourate Celui qui se couvre, qui est 
parmi les premières sourates du Coran. En effet, un ordre de glori-
fier Dieu y vient, juste après celui d’avertir dans le cadre d’un ordre 
général de se lever : « Toi, revêtu d’un manteau, lève-toi et avertis, 
et ton Seigneur glorifie » 4.

Quant à l’ordre adressé aux Croyants de glorifier Dieu, on peut 
remarquer qu’il accompagne deux cultes musulmans : le jeûne et le 
pèlerinage. Cette glorification entre dans le cadre de la gratitude des 
croyants à Dieu pour sa guidance. En effet, la glorification de Dieu 
intervient à la fin d’un verset de la sourate La Vache prescrivant le 
jeûne : « Pour que vous complétiez le compte (des jours de jeûne), 
que vous glorifiez Dieu de vous avoir guidés et pour que vous 
soyez reconnaissants » 5. Cette recommandation intervient égale-

1.	 Nous avons préféré cette traduction littérale de moutakabbir, sans considération de 
sa morphologie qui choque le lecteur aussi bien arabe que français. La raison en est 
simple : cet adjectif, comme tout autre adjectif (ou mot) puise sa signification réelle 
de son contexte. Dans cette sourate du Rassemblement, moutakabbir (orgueilleux) a 
un sens positif, alors que dans ses six autres usages, il a une connotation très négative. 
Nous ne faisons donc que suivre le choix du Coran.

2.	 Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 23.
3.	 La spécificité de l’arabe réside, entre autres, dans la possibilité pour un radical d’avoir 

des dérivés polyvalents, mais toujours liés au même étymon correspondant au même 
radical. C’est pourquoi nous avons dû choisir pour la forme verbale kabbara son 
équivalent français : glorifier et non agrandir qui n’a que des dénotations matérielles.

4.	 Coran, sourate 74 : Celui qui se couvre, v. 1-3.
5.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 185.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   177 06/11/2016   19:32:40





178

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

ment à la fin d’un verset prescrivant le pèlerinage, et elle est accom-
pagnée d’une bonne nouvelle à l’intention des bienfaisants : « pour 
que vous glorifiez Dieu de vous avoir guidés, annonce la bonne 
nouvelle aux bienfaisants » 1.

E. – L’absence d’orgueil chez les Anges

Le deuxième contexte positif d’orgueil est celui où le verbe de 
s’enorgueillir est utilisé à la forme négative s’agissant des anges 
qui adorent Dieu et ne s’enorgueillissent pas. Nous en donnons un 
exemple puisé dans la sourate Al-A‘râf : « Ceux qui sont auprès 
de ton Seigneur, ne s’enorgueillissent pas à l’égard de Dieu ; ils 
l’adorent, ils le glorifient et devant lui ils se prosternent » 2.

Leur cas est d’ailleurs celui de tous les êtres vivants dans les cieux 
et sur la terre : « À Dieu se prosterne ce qu’il y a dans les cieux et 
sur la terre parmi les (êtres) vivants et les anges. Ils ne s’enorgueil-
lissent pas » 3.

C’est pourquoi il est normal que le verbe d’orgueil intervient à 
la forme négative concernant ceux qui croient aux signes de Dieu, 
comme les anges qui ne s’enorgueillissent pas : « Seuls croient à nos 
signes ceux qui, lorsque l’on les leur rappelle, tombent prosternés, 
exaltent la louange de leur Seigneur et ne s’enorgueillissent pas » 4.

F. – L’orgueil d’Iblis

C’est également la raison pour laquelle Iblis fait l’objet de dé-
nonciations dans trois versets 5, pour avoir refusé de se soumettre à 
l’ordre de Dieu de se prosterner devant Adam ; il fut le premier des 
mécréants : « Et lorsque nous dîmes aux anges : prosternez-vous 
devant Adam ! Ils se prosternèrent sauf Iblis qui refusa, s’enor-
gueillit et fut parmi les mécréants » 6. Son orgueil fut la cause de 
son bannissement, humilié, du paradis : « (Dieu) dit : descends 

1.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 37.
2.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 206.
3.	 Coran, sourate 16 : Les Abeille, v. 49.
4.	 Coran, sourate 32 : La Prosternation, v. 15.
5.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 34 ; Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 13 ; et Coran, sourate 

38 : Çad 74.
6.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 34.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   178 06/11/2016   19:32:40




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

179

d’ici, car tu ne saurais t’y enorgueillir. Sors, tu es parmi les humi-
liés » 1.

G. – La famille de l’orgueil (1)

Nous avons longtemps hésité avant de choisir cet intitulé, son 
chiffre et la place inhabituelle que nous lui avons réservée. La raison 
de cette hésitation réside dans le fait que Dieu annonce ne pas aimer 
trois catégories d’hommes dont les mauvais caractères les font ap-
partenir à une seule mauvaise famille, celle de l’orgueil. Il s’agit des 
exultants (évoqués une fois), des arrogants fanfarons (trois fois) 
et des orgueilleux (une fois). Nous avons considéré les tenants de 
quatre caractères comme trois parce que le Coran évoquent l’arro-
gant et le fanfaron ensemble, comme s’il s’agissait d’un seul homme. 
Nous n’avons pas fait un tel décompte par pure fantaisie, mais en 
suivant les contextes dans lesquels ils apparaissent.

1. – L’Orgueil sans droit / sans fondement

Le premier trait distinctif qui réunit généralement cette famille, 
c’est le fait que le Coran considère l’orgueil et l’engouement comme 
étant des actes « sans droit » (sans fondement), c’est-à-dire comme 
des transgressions, des actes soutenus par aucun mérite ni aucune 
aptitude. Ce constat confirme ce que nous avons souligné ci-des-
sus, à savoir que l’orgueil est un attribut de Dieu, avec dénoncia-
tion de quiconque tente de le partager avec Dieu. Cela veut dire 
que l’orgueil est un droit de Dieu qui ne saurait être entamé, no-
tamment lorsque l’homme tente de se l’attribuer et de l’exercer sur 
les hommes. Nous allons essayer d’expliquer cette particularité qui 
échappe aux hommes.

Nos statistiques sur les occurrences de l’expression « sans le 
moindre droit » nous indiquent qu’elle est présente neuf fois dans 
le Coran contre cinq pour l’expression « sans droit ». Celle-ci est 
généralement intervenue pour dénoncer le meurtre des prophètes 
commis par les Israélites(quatre fois) contre une fois pour dénoncer 
l’expulsion des musulmans de leurs demeures par les polythéistes de 
La Mecque, comme nous l’avons souligné au chapitre de la trans-

1.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 13.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   179 06/11/2016   19:32:40





180

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

gression. C’est ce que confirment les neuf occurrences de la formule 
« sans le moindre droit ».

En effet, elle a partagé avec la formule « sans droit » la dénon-
ciation du meurtre des prophètes dans deux versets partiellement 
identiques :

« Et ils tuaient les prophètes sans le moindre droit » 1.
« Et ils tuaient les prophètes sans droit » 2.

Quant aux huit autres occurrences de cette formule, elles sont 
réparties comme suit :

Péché et impudence sans le moindre droit (une seule fois) : 
« Dis : mon Seigneur déclare illicite les turpitudes, celles appa-
rentes et celles cachées, le péché et l’impudence sans le moindre 
droit » 3.

Injustice, et impudence, sans le moindre droit (une seule fois) : 
« Le blâme est seulement sur ceux qui font subir aux hommes l’in-
justice et se comportent en impudents sur la terre, sans le moindre 
droit » 4.

Impudence sans le moindre le droit (une seule fois) : « Quand 
Il les a sauvés, ils se sont comportés en impudents sur la terre, sans 
le moindre droit. Ô hommes, votre impudence est contre vous-
mêmes » 5.

La forme « takabbara » (s’enorgueillir) une seule fois : « Je dé-
tourne de mes signes ceux qui s’enorgueillissent sur la terre, sans 
le moindre droit » 6.

La forme « istakbara » (s’enorgueillir) trois fois : « Quant à Âd, 
ils s’enorgueillissaient sur la terre, sans le moindre droit » 7 ; « Il 
s’enorgueillissait, lui et ses soldats sur la terre, sans le moindre 
droit » 8 ; « Aujourd’hui, vous êtes rétribués par un châtiment dé-
gradant, parce que vous vous enorgueillissiez sur la terre, sans le 
moindre droit » 9.

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 61.
2.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 112.
3.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 33.
4.	 Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 42.
5.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 23.
6.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 146.
7.	 Coran, sourate 41 : Celle qui est détaillée, v. 15.
8.	 Coran, sourate 28 : La Narration, v. 39.
9.	 Coran, sourate 46 : Les Ahqâf, v. 20.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   180 06/11/2016   19:32:40




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

181

Exultation sans le moindre droit et engouement (une fois) : 
« C’est parce que vous exultiez sur la terre, sans le moindre droit, 
et parce que vous jubiliez » 1.

Ainsi les deux expressions « sans droit » et « sans le moindre 
droit » signifient entre autres une transgression des limites commise 
en faisant un acte que l’on n’a pas le droit de faire. Elles signifient 
encore que l’orgueil et la jubilation partagent avec l’agression et l’in-
justice une outrance par sentiment de supériorité, comme l’explique 
la parenté de sens entre orgueil et hauteur, chez les arabes et non 
arabes. Le Coran ajoute à cette parenté une autre en faisant paraître 
orgueil et hauteur (supériorité) conjointement dans deux versets, 
comme si la hauteur venait expliquer l’orgueil :

En effet, le verset de la sourate Çad nous rapporte le jugement du 
Tout puissant au sujet d’Iblis prononcé avec un ton interrogatif ré-
pressif : « Il dit : Ô Iblis, qu’est-ce qui t’a empêché de te prosterner 
devant Adam, t’enorgueillissais-tu ou bien te comportais-tu avec 
supériorité ?  » 2.

Quant au verset de la sourate Les Croyants, il qualifie l’orgueil 
de Pharaon et de son conseil comme participant de leur supériori-
té : « Nous avons envoyé Moïse avec nos signes et une preuve écla-
tante, à Pharaon et son Conseil d’opulents. Ils se sont enorgueillis 
et se sont comportés en peuple de hautains » 3.

Mais l’élément d’outrance, au sens propre de la hauteur, réside 
dans la dénonciation du comportement de l’arrogant-fanfaron qui 
marche avec exultation sur la terre voulant fendre la terre et égaler 
les montagnes en hauteur : « Ne marche pas sur la terre avec exul-
tation ; tu ne sauras ni fendre la terre ni égaler les montagnes en 
hauteur » 4.

1.	 Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 75.
2.	 Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 46.
3.	 Coran, sourate 38 : Çad, v. 75.
4.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 37.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   181 06/11/2016   19:32:40





182

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

H. – Réalité de l’orgueil

1. – « Ceux qui s’enorgueillissent » contre « ceux qui sont 
humiliés »

Pour connaître la réalité de l’orgueil, nous constatons, au sujet 
des orgueilleux, ce que nous avons déjà souligné au sujet des mé-
créants et des injustes, à savoir que l’orgueil est une mauvaise na-
ture propre à une catégorie d’hommes. Ils sont donc désignés dans 
le Coran avec cette formule « ceux qui s’enorgueillissent » présente 
huit fois contre la formule de « ceux qui sont humiliés » (cinq fois) 
ou le qualificatif de « faibles » (deux fois).

C’est ce que rapportent deux versets de la sourate Al-A‘râf sur 
une controverse dans la vie d’ici-bas entre deux groupes : faut-il 
croire ou non au messager de Dieu ?Notons ici que les orgueilleux 
ici font partie d’un conseil de notables 1 : « Le conseil de notables 
qui étaient gonflés d’orgueil s’adressèrent aux croyants réduits à 
l’impuissance, savez-vous d’un savoir sûr que Sâlih est envoyé par 
son Seigneur ? Ils dirent : nous croyons à la mission qui lui a été 
confiée. Ceux qui étaient enflés d’orgueil répondirent : ce à quoi 
vous croyez, certes, nous le dénions » 2 !

Et c’est ce que rapportent également deux versets de la sourate 
Saba, selon lesquels chacun porte la responsabilité de sa place en 
enfer dans l’au-delà. : « Si tu voyais alors les injustes, maintenus 
debout devant leur Seigneur, se renvoyer les uns aux autres la pa-
role. Ceux qui sont humiliés diront à ceux qui s’enorgueillissent : 
sans vous, nous aurions été croyants. Et ceux qui s’enorgueil-
lissent diront : est-ce nous qui vous avons écartés de la guidance 
après qu’elle vous est venue ? Non, vous étiez plutôt un peuple de 
criminels » 3.

1.	 C’est ce que nous rapporte un verset de la sourate Saba dont nous allons étudier deux 
versets : « Nous n’avons envoyé aucun avertisseur dans une cité, sans que ses notables 
ne disent : ce pour quoi vous êtes envoyés nous dénions » ; Coran, sourate 34 : Saba, 
v. 34.

2.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 75-76.
3.	 Coran, sourate 34 : Saba, v. 31-32.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   182 06/11/2016   19:32:40




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

183

I. – Orgueil, incrédulité, et mécréance

La caractérisation des orgueilleux dans les deux versets de la sou-
rate Al-A‘râf nous fait découvrir un rapprochement entre orgueil et 
mécréance, au sens de l’incroyance : « Ceux qui s’enorgueillissent 
dirent : ce à quoi vous croyez, certes, nous le dénions » 1. Cette in-
croyance que recèle l’orgueil est réaffirmée dans un verset de la sou-
rate Les Abeilles ; elle nous livre une définition de l’orgueil comme 
participant d’une incroyance végétant dans le cœur de celui qui ne 
croit pas à l’au-delà : « Votre dieu est un dieu unique ; ceux qui ne 
croient pas en l’au-delà ont des cœurs qui dénient et sont orgueil-
leux » 2. Cette définition est reprise dans un autre verset rapportant 
une dénonciation des orgueilleux faite par Moïse : « Moïse dit : je 
me refuge auprès de mon Seigneur et votre Seigneur contre tout 
orgueilleux qui ne croit pas au Jour du Compte » 3.

J. – L’orgueil, l’oppression et le sceau de Dieu sur ceux 
qui en sont coupables

Le verset 35 de la sourate Pardonneur nous livre une constella-
tion de mauvais traits qui nous expliquent pourquoi il est impos-
sible pour l’orgueilleux de Pharaon d’être croyant. Notons ici la gé-
néralisation que fait le Coran de ce cas individuel, généralisation 
faisant partie de la stylistique coranique : « Ceux-là controversent 
sur les signes de Dieu sans qu’une preuve éclatante ne leur soit 
venue. Grande est la répulsion (d’une telle controverse) auprès de 
Dieu et auprès de ceux qui croient. Ainsi, Dieu scelle-t-Il le cœur 
de tout orgueilleux oppresseur » 4. Commençons par le dernier de 
ces éléments apparaissant à la fin du verset pour constater que cet 
orgueilleux de Pharaon n’est pas seulement gonflé d’orgueil, mais 
également un tyran rompu à l’oppression des faibles. Revenons au 
début du verset pour découvrir qu’il controverse sur les signes de 
Dieu sans la moindre preuve éclatante. C’est pourquoi il est un objet 
de répulsion pour Dieu et les croyants. Il est donc naturel que Dieu 

1.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 76.
2.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 22.
3.	 Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 27.
4.	 Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 35.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   183 06/11/2016   19:32:40





184

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

scelle le cœur de Pharaon, ce qui signifie sa condamnation définitive 
à l’incroyance.

K. – Famille de l’orgueil (2)

Après ce bref exposé de la réalité de l’orgueil, nous poursuivons 
son identification en repérant ses liens avec les autres vices de sa fa-
mille.

1. – Démenti et orgueil

L’orgueil et le démenti apparaissent conjointement dans bon 
nombre de versets. Nous en choisissons deux exemples : Le premier 
dans la sourate Al-A‘râf où nous constatons la relation de coordina-
tion et reliant ces deux vices, le démenti intervenant avant l’orgueil 
deux fois dans deux versets proches l’un de l’autre : « Ceux qui dé-
mentent nos signes et s’enorgueillissent à leur égard sont les com-
pagnons du Feu dans lequel ils seront immortels. Ceux qui dé-
mentent nos signes et s’enorgueillissent à leur égard, pour eux les 
portes du ciel ne s’ouvriront pas » 1. Le deuxième exemple de cette 
relation est puisé dans un verset de la sourate La Vache où l’orgueil 
vient cette fois-ci avant le démenti : « Pourquoi, chaque fois qu’un 
envoyé vous est venu avec ce que vos âmes ne désiraient pas, vous 
vous enorgueillissiez, traitant les uns de menteurs et assassinant 
les autres ? » 2.

2. – Orgueil, mécréance et perversité

Nous avons repéré dans un verset de la sourate Al-Ahqâf un lien 
établi entre orgueil et mécréance, ainsi qu’un rapprochement entre 
orgueil et perversité : « Et le jour où ceux qui dénient nos signes 
seront exposés au Feu (on leur dira) : vous avez dissipé vos biens 
dans votre vie d’ici-bas et en avez joui. Aujourd’hui vous êtes ré-
tribués par un châtiment dégradant, parce que vous vous enor-
gueillissiez sur la terre, sans le moindre droit, et vous vous com-
portiez en pervers » 3.

1.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 36 et 40.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 87.
3.	 Coran, sourate 46 : Les Ahqâf, v. 20.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   184 06/11/2016   19:32:40




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

185

3. – Orgueil, mécréance et criminalité

Nous avons également repéré dans un verset de la sourate 
L’Agenouillée un lien établi entre orgueil et mécréance, ainsi qu’un 
rapprochement entre orgueil et criminalité : « Quant à ceux qui dé-
nient nos signes (Dieu dira) : mes signes ne vous ont-ils pas été ré-
cités ? Vous vous êtes alors enorgueillis et vous étiez un peuple de 
criminels » 1.

4. – Orgueil et criminalité

Dans deux fins de versets des sourates Al-A‘râf et Jonas, un lien 
est établi entre orgueil et criminalité : « Nous avons, par la suite, 
envoyé Moïse et Haroun avec nos signes à Pharaon et son Conseil 
de notables. Ils se sont enorgueillis et étaient un peuple de crimi-
nels » 2.

5. – La géhenne comme demeure pour les orgueilleux, 
les mécréants et les injustes

Nous nous sommes déjà arrêtés sur certaines scènes de contro-
verse, en enfer, entre orgueilleux et humiliés. Nous soulignons ici la 
récurrence d’une fin de verset répétée sept fois dans le Coran, avec 
pour mot central « la demeure », qui se trouve être la Géhenne. Cette 
expression est utilisée surtout à l’encontre des orgueilleux (quatre 
fois), mais aussi à l’encontre des mécréants (deux fois) et une fois 
à l’encontre des injustes. Nous en choisissons deux exemples tirés 
des sourates Les Groupes et Pardonneur ayant la même structure 
morphosyntaxique : « On leur a dit : entrez par les portes de la 
Géhenne où (vous serez) immortels. Détestable sera la demeure 
des orgueilleux » 3.

1.	 Coran, sourate 45 : L’Agenouillée, v. 31.
2.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 75.
3.	 Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 72 ; et Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 76.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   185 06/11/2016   19:32:40





186

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Huitième constante coranique

« Certes, Dieu n’aime ni l’arrogant  
ni le fanfaron »

Notons comme particularité de l’annonce par Dieu qu’Il n’aime 
pas les arrogants fanfarons, qu’elle apparaît en fin de verset trois fois 
sans que les deux mots aient d’autres occurrences dans le Coran. 
Nous avons intégré ce couple d’adjectifs arrogant-fanfaron dans la 
famille de l’orgueil, car l’arrogance et la fanfaronnade constituent 
des symptômes de ce mal. Il semble aussi que réjouissance et exul-
tation soient en corrélation avec arrogance et fanfaronnade, comme 
on va le constater dans les versets des sourates de Luqmân et Le Fer, 
une corrélation qui lie davantage ces deux défauts à l’orgueil :

Ce couple d’arrogant-fanfaron est présent à la fin de l’avant-
dernier verset de la sourate Luqmân, comme l’une de ses fameuses 
recommandations faites à son fils. Remarquons ici la présence de 
l’exultation intervenue dans un contexte de proscription d’une 
façon de marcher révélant l’orgueil : « Ne te rengorge pas sur les 
autres. Ne marche pas sur terre avec exultation. Dieux n’aime ni 
l’arrogant ni le fanfaron » 1.

Que marcher sur la terre avec exultation soit proscrit nous rap-
pelle un verset de la sourate Le Voyage nocturne où nous retrou-
vons la même proscription : « Ne marche pas sur la terre avec exul-
tation ; tu ne sauras ni fendre la terre ni égaler les montagnes en 
hauteur » 2.

Cette annonce apparaît encore une fois dans la sourate Le Fer 
dans un contexte d’explication de la nature des malheurs, à savoir 
qu’ils sont inscrits dans le livre de chacun, d’où la nécessité de ne 
pas s’attrister face un malheur passé ni exulter face à un bonheur 
présent : « Cela pour que vous ne vous affligiez pas de ce qui vous 
a manqué, ni n’exultiez de ce qu’Il vous a donné. Dieu n’aime ni 
l’arrogant ni le fanfaron » 3.

Cette annonce revient une troisième fois lors d’une série de re-
commandations divines, notamment celles touchant à la nécessi-
té de la bienfaisance envers tous les humains, en premier lieu les 

1.	 Coran, sourate 31 : Luqmân, v. 18.
2.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 37.
3.	 Coran, sourate 57 : Le Fer, v. 23.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   186 06/11/2016   19:32:40




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

187

proches et les voisins. Finir le verset par une telle annonce laisse 
croire que l’arrogant-fanfaron est avare d’une avarice confirmée 
dans d’autres versets du Coran : « Adorez Dieu et ne lui associez 
rien, et envers vos père et vos mère (agissez) avec bienfaisance, 
(ainsi qu’envers) les proches, les orphelins, les pauvres, le voisin 
proche, le voisin lointain, le compagnon par proximité, le voya-
geur en détresse et ceux qui sont en votre possession. Dieu n’aime 
ni l’arrogant ni le fanfaron » 1.

À l’évidence, on peut considérer l’arrogance comme une ma-
nifestation de l’orgueil chez quiconque se croit plus grand et plus 
noble que les autres. Ibn Fâriss nous rapporte dans son Maqâ-îs 
comment les Arabes concevaient l’arrogance : « Le radical khaya-
la, composé de « Kh, Ya, L », a un seul étymon exprimant un mou-
vement comportant des variations. Son origine est ce que s’imagine 
l’homme en dormant, car cela varie en forme et en direction. J’ai en-
tendu une histoire rapportée par Bichr al-Assadi qui rapporte à son 
tour le récit d’al-Asma‘i. Celui-ci dit : j’étais chez Abou ‘Amr, fils de 
Al-Ala’a, qui avait chez lui un jeune homme bédouin. On a posé à 
Abou ‘Amr cette question : pourquoi les chevaux sont-ils désignés 
par le nom de khayl (imagination, silhouette) ? Et Abou ‘Amr de ré-
pondre : je ne sais pas. Son jeune homme bédouin répondit : à cause 
de leur arrogance. Abou ‘Amr dit : transcrivez-le, c’est exact, car 
l’arrogant fait tant de variations dans son mouvement » 2.

Quant à la fanfaronnade, elle est également une manifestation 
de l’orgueil ; car le fanfaron s’imagine meilleur qu’autrui et veut se 
procurer une vaine valeur que rien ne soutient dans la réalité. Ibn 
Fâriss donne une définition du fakhr allant dans ce sens : « Le radi-
cal fakhara, composé de F, Kh et R, a comme étymon la grandeur et 
l’ancienneté. Abou Zayd dit : « Fanfaronner signifie : se donner plus 
de valeur qu’aux autres. Une chamelle fanfaronne est celle qui a de 
grosses mamelles mais qui ne donne que peu de lait » 3.

1.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 36.
2.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 2, p. 191.
3.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 4, p. 383.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   187 06/11/2016   19:32:40





188

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Neuvième constante coranique

« Certes, Dieu n’aime pas les réjouis »
Dieu annonce ne pas aimer les « réjouis » (rompus à l’exultation) 

une fois dans le Coran dans le contexte d’un premier conseil donné 
par le peuple de Moïse à Qârûn que le Coran présente comme un 
notable impudent : « Qârûn appartenait au peuple de Moïse. Il fut 
impudent envers eux. Nous lui avions donné tant de trésors que les 
clefs (des coffres) en étaient trop lourdes pour une troupe d’hommes 
pleins de force. Alors son peuple lui dit : « ne te réjouis pas ! Dieu 
n’aime pas les réjouis » 1.

Le verbe fariha (se réjouir), composé des consonnes arabes, F, R 
et H, est un radical auquel les lexicographes arabes n’ont pas trou-
vé d’étymon évident. Ibn Fâriss, qui lui attribue deux étymons, tenta 
de définir le premier par son antonyme, la tristesse, le deuxième si-
gnifiant un alourdissement : « Fariha (se réjouir), composé des 
consonnes F, R et H, (forme) deux étymons, le premier étant l’an-
tonyme de la tristesse, alors que le deuxième indique l’accablement. 
Le premier est al-farah (la réjouissance). Le deuxième est al-ifrâh, 
c’est-à-dire l’accablement. On dit (au sujet du Hadîth du Prophète), 
que la prière et la paix de Dieu soient sur lui : « on ne laissera pas de 
moufrah en Islam » que ce (mot) désigne le surendetté 2 (celui qui 
est accablé de dettes). Cette définition laisse croire que le vrai éty-
mon de fariha est l’agilité, et c’est ce que rapporte Ibn Mandhour 
en citant Tha’alab : « Al-farah (la réjouissance) est l’antonyme de la 
tristesse. Tha’alab dit : c’est lorsque l’on trouve une agilité (au sens 
d’allégresse et de gaieté en français) dans son cœur » 3.

La notion de réjouissance apparaît 22 fois dans le Coran, avec 
une prédominance pour son verbe (16 fois, contre 6 seulement pour 
son adjectif). Ses occurrences évoquent plutôt une réjouissance blâ-
mable. La réjouissance louable n’est présente que dans quatre ver-
sets :

1.	 Coran, sourate 28 : La Narration, v. 76.
2.	 Maqâ-îs al-lougha, t. 4, p. 396.
3.	 Lissân al-‘Arab, t. 2, p. 541.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   188 06/11/2016   19:32:41




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

189

A. – La réjouissance louable

1. D’abord dans le verset 4 de la sourate mecquoise des Romains 
où Dieu promet aux Croyants qu’ils se réjouiront de voir les Romains 
chrétiens vaincront prochainement les Persans païens après la 
défaite que ces derniers leur ont fait essuyer : « Les Romains ont été 
vaincus aux confins de la terre. Mais eux, après avoir été vaincus 
vaincront dans quelques années. À Dieu appartient l’Ordre, avant 
et après. Ce jour-là les croyants se réjouiront du secours de Dieu 
qui secourt qui Il veut. Il est tout puissant, miséricordieux » 1.

2. Puis dans le verset 170 de la sourate La Famille de ‘Imrān, 
il est fait de l’éloge des martyrs de la bataille de Ouhod ; nous ne 
devons pas les considérer comme morts mais plutôt nous sommes 
recommandés de les considérer comme des vivants ayant leur 
récompense chez leur Seigneur. Leur réjouissance de voir Dieu 
leur octroyer sa grâce, ainsi que leur attente de voir leurs émules 
les rejoindre sont autant de signes de vie chez leur Seigneur. Pour 
comble, la fin du verset marque l’absence de crainte et de tristesse 
chez ces martyrs : « Ne pense pas que ceux qui ont été tués sur 
le chemin de Dieu sont morts, mais bien vivants recevant, chez 
leur Seigneur, leur récompense. Ils se réjouissent de ce que Dieu 
leur a octroyé Sa grâce et attendent joyeux ceux, derrière eux, qui 
ne les ont pas encore rejoints. Ils n’auront pas de crainte et ne 
s’attristeront point » 2.

3. Dans le verset 58 de la sourate Jonas, le verbe « se réjouir » 
a cette particularité d’apparaître à la forme impérative, et son 
apparition à cette forme est unique dans le Coran. En effet, Dieu nous 
ordonne ici de nous réjouir de la venue du Coran, réjouissance plus 
satisfaisante que celle ressentie par ceux qui amassent de l’argent : 
« Ô hommes, vous sont venues une exhortation de votre Seigneur, 
une guérison pour ce qui est dans les cœurs, une guidance et une 
miséricorde pour les croyants. Dis, c’est de la faveur de Dieu et de 

1.	 Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 2 et 5.
2.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 169-170.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   189 06/11/2016   19:32:41





190

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

sa miséricorde qu’ils doivent se réjouir. Il vaut mieux que ce qu’ils 
amassent » 1.

4. Dans le verset 36 de la sourate Le Tonnerre, des savants des 
Gens du Livre, partagent avec les croyants leur réjouissance de voir 
descendre le Coran. Cette réjouissance intervient comme antonyme 
du reniement de la part des « Coalisés » ; leur désignation par un tel 
surnom met en évidence leur hostilité au message de Dieu : « Ceux 
à qui nous avons déjà donné le Livre se réjouissent de ce que l’on 
t’a révélé. Parmi les coalisés, il y a ceux qui dénient une partie de 
ce message. Dis : il m’a été ordonné d’adorer Dieu et de ne lui rien 
associer. C’est Lui que j’invoque et c’est vers Lui que sera mon 
retour » 2.

B. – La Réjouissance blâmable

La réjouissance blâmable intervient dans le Coran dans deux 
contextes principaux, celui, particulier concernant certains com-
portements des hypocrites, et celui, général, concernant le compor-
tement des mécréants de tous temps et en tous lieux :

1. – Réjouissance blâmable particulière (les hypocrites)

La dénonciation de la réjouissance des hypocrites intervient dans 
trois contextes mettant en exergue leur mensonge quand ils pré-
tendent être des croyants. En effet, le Coran dénonce deux fois leur 
réjouissance, entachée de jubilation chaque fois qu’un mal arrive à 
l’Envoyé de Dieu, contre leur contrariété quand c’est du bien qui 
lui arrive. Nous en donnons un exemple de la sourate Le Repentir : 
« S’il t’arrive du bien, cela leur fait mal. Et s’il t’arrive un malheur, 
ils disent : nous avions pris les devants, avant. Et ils se détournent 
réjouis » 3.

Nous ne quittons pas la sourate Le Repentir avant de repérer une 
autre réjouissance des hypocrites consistant dans leur acceptation 
d’être laissés en arrière, loin des champs du jihâd avec l’Envoyé de 
Dieu : « Ceux laissés en arrière se sont réjouis d’être restés man-

1.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 57-58.
2.	 Coran, sourate 13 : Le Tonnerre. v. 36.
3.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 50.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   190 06/11/2016   19:32:41




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

191

quants à l’Envoyé de Dieu et ils éprouvèrent de la répulsion à faire 
jihâd de leurs biens et de leurs âmes sur le chemin de Dieu » 1.

Nous soulignons enfin une autre dénonciation de la réjouis-
sance illégitime des hypocrites consistant dans leur exagération de 
la valeur de ce qu’ils font et de leur désir d’être loués pour des ac-
tions qu’ils n’ont jamais faites : « Ne pense pas que ceux qui se ré-
jouissent de ce qu’ils ont fait et aiment être loués de ce qu’ils n’ont 
pas fait soient à l’abri du tourment. Ils auront un châtiment dou-
loureux » 2.

2. – Réjouissance blâmable générale (les Coalisés)

La dénonciation de la réjouissance blâmable générale intervient 
dans plusieurs évocations de la perception erronée des choses chez 
les mécréants.

En effet, le Coran dénonce deux fois leur réjouissance de voir 
leur communauté ou leur nation divisée en factions endoctrinées 
alors que Dieu les appelle à l’unité de leur nation, comme Lui est 
un : « Certes, votre communauté est une communauté unie et je 
suis votre Seigneur, soyez pieux envers moi. Mais ils ont déchiré 
leur communauté en factions, chaque faction se réjouissant de ce 
qu’elle détient » 3.

C. – Réjouissance dans la vie d’ici-bas et ses plaisirs

Le Coran dénonce souvent la réjouissance des mécréants dans 
la vie d’ici-bas et leur attachement à sa beauté éphémère. Nous en 
donnons un exemple puisé dans la sourate Le Tonnerre : « Dieu 
dispense largement ses bienfaits à qui Il veut et les mesure. Ils se 
sont réjouis de la vie d’ici-bas, alors que la vie d’ici n’est, par rap-
port à l’au-delà, qu’éphémère jouissance » 4.

1.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 81.
2.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 188.
3.	 Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 52-53.
4.	 Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 26.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   191 06/11/2016   19:32:41





192

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

D. – L’exultation sur la terre, fêter les plaisirs sans le 
moindre droit

Le verset de la sourate Pardonneur a cette spécificité, voire cette 
exclusivité de réunir réjouissance et exultation dans un contexte de 
blâme fait aux mécréants orgueilleux qui finiront par entrer par les 
portes de la Géhenne où ils seront immortels : « C’est parce que 
vous exultiez sur la terre, sans le moindre droit, et parce que vous 
jubiliez » 1.

E. – Réjouissance et vantardise des bienfaits de la vie 
d’ici-bas après un malheur

Nous terminons cette recherche par deux versets de la sourate 
Houd qui constituent un exemple d’autres versets fustigeant chez 
l’homme son désespoir et sa mécréance en cas de malheur et sa fan-
faronnade en cas de bonheur : « Si nous faisons goûter à l’homme 
une miséricorde venant de nous, puis nous la lui arrachons, il est 
fort désespéré et mécréant. Et si nous lui faisons goûter au bon-
heur, après qu’un malheur l’a touché, il dira sûrement : les mau-
vais jours se sont éloignés de moi. Il se réjouit – fanfaron » 2.

Dixième constante coranique

« Dieu n’aime pas que l’on médise d’autrui en 
public, sauf si on est victime d’injustice »
Dans cette fin de la 3ème partie de l’encyclopédie de l’amour dans 

le Coran, nous nous arrêtons sur un dixième vice que Dieu annonce 
ne pas aimer, à savoir le fait de médire d’autrui en public. Notons 
que nous avons ici affaire à un début de verset et non à sa fin, exac-
tement comme c’était le cas avec ceux qui combattent dans le che-
min de Dieu à la fin de la 2ème partie : « Dieu n’aime pas que l’on 
médise d’autrui publiquement, exception faite à ceux ayant subi 
de l’injustice. Dieu est Tout Entendant, Tout Connaissant » 3.

1.	 Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 75.
2.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 9-11.
3.	 Coran, sourate 3 : Les Femme, v. 148.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   192 06/11/2016   19:32:41




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

193

Cette déclaration divine comporte quatre éléments : la haute 
voix, le mal, le fait de dire et l’injustice. Jahara (dire à haute voix) 
est un radical présent dans le Coran 16 fois, réparties entre son nom 
d’action (11 fois) et son verbe (5 fois).

À l’origine, jahara (parler à haute voix) signifie l’émergence 
d’une chose. ar-Râghib al-Asfahânî l’a bien défini en le liant aux 
sens de la vue et de l’ouïe : « Le jahr se dit pour l’émergence de la 
chose, grâce à la force du sens de la vue ou du sens de l’ouïe. C’est 
de (cette origine) que vient le jahr d’un puits, c’est-à-dire l’émer-
gence de son eau » 1.

À l’évidence, le sémanticien ar-Râghib tente ici de réconcilier 
l’apparition du jahr chez les anciens arabes et ses occurrences dans 
le Coran. En effet, que ce soit par son verbe ou par ses noms d’ac-
tion, il dénote surtout ce qui a trait à l’ouïe, notamment la parole (11 
fois sur 16). Il apparaît accompagné de ses différents antonymes :

0	Du secret (5 fois) dont voici un exemple : « Que vous teniez 
secret votre propos ou que vous le disiez à haute voix, Dieu 
sait ce que recèlent les cœurs » 2.

0	De la dissimulation (une seule fois) : « Il sait, certes, ce qui 
est à haute voix dit et ce que vous dissimulez » 3.

0	Et dans le sens de dissimulation, une seule fois : « car Il sait ce 
qui se dit ouvertement et ce qui reste dissimulé » 4.

0	De la voix basse (une seule fois) : « Ne fais pas ta prière à 
haute voix, ne la fais pas non plus à voix basse. Cherche en 
ceci et cela un (juste) chemin » 5.

Quant aux cinq occurrences qui restent, notamment les trois ac-
ceptions de jahra, elles dénotent ce qui a trait à la vue et elles sont 
accompagnées deux fois du verbe « voir » et « faire voir », en voici 
un exemple : « Et lorsque vous dites : Ô Moïse, ne nous croirons 
pas en toi, jusqu’à ce que nous voyions Dieu, manifestement » 6.

1.	 Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 208.
2.	 Coran, sourate 67 : La Royauté, v. 13.
3.	 Coran, sourate 21 : Les Prophètes, v. 110.
4.	 Coran, sourate 87 : Le Très-Haut, v. 7.
5.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 110.
6.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 55.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   193 06/11/2016   19:32:41





194

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Quant aux occurrences du soû’a (mal), mot de haute fréquence 
dans le Coran, elles accompagnent surtout des contextes d’action 
et ne se rapportent à la parole que très peu. Son contexte le plus ex-
plicite est un verset de la sourate L’Éprouvée où les mains se subs-
tituent à l’action et les langues à la parole dans leur relations avec le 
mal : « S’ils vous accrochent, ils se comportent en ennemis à votre 
égard, ils vous malmènent par les mains et par les langues et sou-
haitent que vous soyez des mécréants » 1.

Le deuxième verset en termes d’explicité de la relation du mal 
avec l’action et avec la parole est un verset de la sourate La Vache 
qui intervient dans un contexte de proscription de suivre les pas de 
Satan : « Il vous ordonne le mal et la turpitude et de dire, à l’en-
contre de Dieu, ce que vous ne savez pas » 2.

Quant au verbe qâl (dire), il est le verbe le plus fréquent dans 
le Coran (approximativement plus de 1100 occurrences), et plus de 
74 autres occurrences pour son nom d’action qawl. C’est son nom 
d’action qui est lié au jahr, c’est-à-dire à la haute voix. La pros-
cription de la haute voix est évidente en général, même quand il 
s’agit de la prière : « Invoque ton Seigneur, en ton âme, avec hu-
milité et en crainte à mi-voix, matin et soir, et ne sois pas parmi 
les insouciants » 3. Nous sommes en effet enjoints de dire du bien 
aux hommes : « Et dites du bien aux hommes » 4, de dire ce qui est 
juste (exact) : « Ô vous qui croyez, soyez pieux envers Dieu et tenez 
des propos justes » 5, et de dire ce qui est bien : « Guidés ils sont 
vers la bonne parole, et guidés ils sont vers le chemin du Digne de 
louange » 6.

Quant à l’injustice, tout un chapitre y a été consacré, au début de 
cette partie de l’encyclopédie de l’amour : (Dieu l’aime pas les in-
justes). Nous en étudions ici quelques versets rendant justice à ceux 
ayant subi de l’injustice. En effet, le verset de ce chapitre (celui de la 
sourate Les Femmes) comporte deux parties : la première énonce 
une règle et la deuxième fait une exception. La règle annonce l’ab-
sence de l’amour de Dieu pour une médisance à haute voix : « Dieu 

1.	 Coran, sourate 60 : L’Éprouvée, v. 2.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 169.
3.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 205.
4.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 83.
5.	 Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 70.
6.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 24.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   194 06/11/2016   19:32:41




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (3) C

eux que D
ieu n’aim

e pas

195

n’aime pas que l’on médise publiquement ». L’exception donne une 
sorte d’autorisation limitée à médire pour ceux ayant subi de l’injus-
tice : « exception faite à ceux ayant subi de l’injustice ». Cette levée 
du blâme est déjà faite dans un verset de la sourate La Consultation : 
« quiconque se défend, après avoir subi de l’injustice, ceux-là ne 
sont pas blâmés » 1. L’injustice ici est au sens de l’impudence dans le 
verset précédent de la même sourate vantant l’autodéfense : « Ceux, 
ayant subi de l’impudence, se défendent » 2.

Comme Dieu donne son autorisation à mener le combat 
à ceux ayant subi de l’injustice dans la sourate Le Pèlerinage : 
« Autorisation est donnée à ceux qui ont été injustement agressés 
(de se défendre) » 3, Il fait une exception et permet à ceux qui ont 
subi une injustice de se défendre aussi en paroles. Il laisse pourtant 
ouverte la porte au pardon à l’encontre des hommes, notamment 
lorsque la puissance permet la vengeance, comme le fait toujours 
Dieu à l’égard de ses serviteurs : « Que vous divulguiez un bien, 
que vous le cachiez, ou que pardonniez le mal, Dieu est Tout par-
don, Omnipotent » 4. C’est ce à quoi appelle un troisième verset de 
la sourate La Consultation, car si l’autodéfense est une permission 
de Dieu, la patience et le pardon sont une preuve de résolution chez 
le croyant : « Quiconque fait preuve de patience et pardonne, cela 
est de la résolution face aux vicissitudes (de la vie) » 5.

X
1.	 Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 41.
2.	 Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 39.
3.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 39.
4.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 149.
5.	 Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 43.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   195 06/11/2016   19:32:41



traite_amour_coran_francais_C6.indd   196 06/11/2016   19:32:41



Quatrième partie

Ce que l’Homme aime

traite_amour_coran_francais_C6.indd   197 06/11/2016   19:32:41



traite_amour_coran_francais_C6.indd   198 06/11/2016   19:32:41




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

199

Introduction

Nous avons vu, dans les précédentes parties de cette encyclo-
pédie, un certain nombre de vertus dont Dieu aime trouver chez 
certains de ses fidèles et un nombre plus grand de vices dont Dieu 
n’aime pas trouver chez d’autres. Dans cette 4ème et dernière partie, 
nous allons parachever l’étude des objectifs généraux de l’amour 
dans le Coran en passant en revue les versets qui dénoncent l’amour 
des mécréants pour la vie immédiate d’ici-bas et de ses jouissances 
éphémères découlant de leur préférence de la vie première à celle 
dernière qui est pourtant meilleure.

Avant d’entamer l’étude des versets portant sur ce que l’homme 
aime, nous devrions rappeler deux valeurs coraniques, la première 
porte sur ce que nous pouvons appeler la science des conséquences, 
car le Coran insiste souvent sur la nécessité de considérer la fin 
comme base de tout jugement sur la véracité d’une croyance et d’un 
comportement. La deuxième valeur se rapporte, quant à elle, à l’es-
sence de la Foi, à savoir la préférence pour Dieu de la vie dernière à 
la vie immédiate d’ici-bas, venant en deuxième position, par ordre 
d’importance, après la Foi dans son unicité. Nous nous arrêterons 
plus longtemps sur cette valeur pour bien expliciter le fond de la dé-
nonciation par le Coran de l’amour des mécréants pour la vie d’ici-
bas et de leur préférence de celle-ci à la vie dans l’au-delà.

A. – Ce que l’homme aime n’est pas toujours  
pour son bien

Parmi les leçons tirées de telles manifestations, notons celle-
ci : ce que l’homme aime n’est pas toujours dans son bien, et ce 
pour deux raisons : la première réside dans son goût pour ce qui 
proche et immédiat, la deuxième dans son incapacité, à cause de son 
manque de volonté, à voir les choses dans leurs conséquences. Il re-
garde toujours ce qui lui paraît à première vue. Le verset de la sou-

traite_amour_coran_francais_C6.indd   199 06/11/2016   19:32:41





200

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

rate La Vache traduit le plus parfaitement cet état d’âme, notam-
ment en matière de combat : « Le combat vous est prescrit, or cela 
vous est détestable. Il se peut que vous détestiez une chose qui soit 
le bien pour vous, et il se peut que vous aimiez une chose qui soit 
le mal pour vous. Dieu sait et vous ne savez pas » 1.

L’homme déteste, par nature, le combat : « Le combat vous est 
prescrit, or cela vous est détestable » à cause de la peine qu’il exige et 
de la patience qu’il nécessite. Ce qui attire l’attention d’abord dans 
le verset de la Vache c’est la mauvaise appréciation des choses chez 
l’homme, car il lui arrive de détester ce qui est le bien pour lui et 
d’aimer ce qui est le mal pour lui : « Il se peut que vous détestiez une 
chose qui soit le bien pour vous, et il se peut que vous aimiez une 
chose qui soit le mal pour vous ».

Ce qui attire encore l’attention dans ce verset, c’est le critère de 
la fin (la conséquence) posé comme à la base de l’amour et de l’aver-
sion des choses, de façon à faire du bien (dans son sens absolu) un 
principe d’amour et à faire du mal un principe d’aversion. Ce qui 
compte dans le bien, c’est qu’il soit le bien pour l’homme, et ce qui 
compte dans le mal, c’est qu’il soit le mal pour l’homme. C’est là que 
réside la valeur de la conséquence.

Mais le verset comporte un léger blâme en établissant un lien 
entre l’expression qui vous est détestable et l’expression que vous 
détestiez une chose venue avant l’expression que vous aimiez une 
chose. Une telle proximité laisse croire que l’homme est hâtif dans 
ses jugements en opposant d’emblée son aversion pour ce qui est 
bien pour lui et son amour pour ce qui est mal pour lui. Ce léger 
blâme réside surtout dans la répétition de l’expression d’hypothèse : 
Il se peut que venue en tête des phrases de l’amour et de l’aversion. 
Cette expression française équivalant de l’expression arabe : a’assa, 
ne signifie ici ni désir ni espérance mais dénote leur contraire, à sa-
voir que l’homme fait ce qui est néfaste pour sa fin en aimant et en 
détestant de façon erronée les choses.

Cette répétition a permis d’établir une comparaison compor-
tant une double contradiction dont les deux éléments principaux 
sont les verbes aimer et détester ayant un complément d’objet di-
rect commun répété deux fois une chose qui se rapporte aux deux 

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 216.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   200 06/11/2016   19:32:41




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

201

autres éléments de la contradiction, à savoir le bien, objet du verbe 
détester et le mal, objet du verbe aimer. Contemplons l’agencement 
de ces éléments :
Il se peut que vous détestiez une chose qui soit le bien pour vous

Il se peut que vous aimiez une chose qui soit le mal pour vous

Dans cette comparaison, il n’y a pas seulement opposition entre 
le verbe détester et aimer, mais également opposition entre « le 
bien » et « le mal ». Le reste des éléments de la comparaison est 
commun parce qu’il se rapporte à la fin touchant l’homme, car son 
bien, comme son mal, est pour lui.

B. – « Dieu sait et vous ne savez pas »

Pour mettre en exergue l’incapacité de l’homme à patienter 
jusqu’à voir la fin, avant d’aimer ou de détester une chose, le ver-
set se termine par cette expression de fin de verset présente cinq fois 
dans le Coran et comportant un jugement général touchant ici au 
domaine des conséquences des choses : « Dieu sait et vous ne savez 
pas ».

C. – Préférence de la vie dernière à celle d’ici-bas

Parler de la vie dernière, c’est parler de l’une des dualités la plus 
présente dans le Coran, à savoir la vie d’ici-bas contre la vie dans 
l’au-delà. Nous y constatons une préférence claire et nette de la vie 
dernière, dans l’au-delà, à celle d’ici-bas. Cette préférence est affir-
mée et réaffirmée avec une fréquence qui n’a de comparable que 
celle de l’insistance sur l’unicité de Dieu, ainsi que sur la dénoncia-
tion de l’Association (le polythéisme). Cette dualité souligne l’exis-
tence de deux vies : vie première qui est la vie d’ici-bas et vie der-
nière, celle du jour de la résurrection. Le qualificatif première donné 
à la vie d’ici-bas est répété 5 fois dans le Coran 1, notamment dans la 
sourate Le Jour Montant.

1.	 La vie d’ici-bas est qualifiée comme première dans quatre autres sourate mecquoises : 
« À Dieu appartiennent la (vie) dernière et première », Coran, sourate 53 : L’Étoile, v. 25. 
« À Nous appartiennent, certes, la (vie) dernière et première », Coran, sourate 92 : La 

traite_amour_coran_francais_C6.indd   201 06/11/2016   19:32:42





202

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

En effet, pour consoler le Prophète qui souffrait de l’interruption 
de la révélation à ses débuts à La Mecque, Dieu le rassure qu’Il ne l’a 
pas abandonné, et l’informe, prêtant serment sur les cinq premiers 
versets de la sourate, de la primauté et de la priorité de la vie der-
nière dans l’au-delà sur celle d’ici-bas et ce, avant de lui promettre 
de lui donner ce qu’il voudra jusqu’à sa satisfaction : « Par le jour 
quand il monte, et la nuit quand elle se calme, ton Seigneur ne t’a 
ni abandonné ni boudé. La vie dernière est, certes, meilleure pour 
toi, que la première, et ton Seigneur te donnera jusqu’à ce que tu 
sois satisfait » 1.

Cette préférence est réaffirmée dans d’autres formules, nous en 
citons d’abord celle du comparatif féminin meilleure le plus usuel 
en matière de comparaison en arabe et dans toutes les langues du 
monde. Nous choisissons parmi les sept versets qui indiquent cette 
préférence de façon expresse deux fins de versets. Nous avons déjà 
cité le verset de la sourate Le Jour Montant à cet effet : « Dis : la 
jouissance de (la vie) d’ici-bas est éphémère, (alors que) la (vie) 
dernière est meilleure pour celui qui est pieux » 2. « Mais non, vous 
préférez la vie d’ici-bas, alors que (la vie) dernière dans l’au-delà 
est meilleure et plus durable » 3.

Quatre versets (parmi les sept versets susmentionnés) se sont 
distingués par l’apparition du mot dar (demeure) comme un des 
noms désignant la vie dans l’au-delà dans le Coran. Ils se sont en-
core distingués par l’attribution formelle de cette dar (demeure) aux 
pieux (trois fois), jusqu’à affirmer qu’elle est la leur. Trois versets 
sont terminés par un appel à la raison : « Et la demeure de (la vie) 
dernière est, certes, meilleure pour ceux qui auront été pieux, ne 
raisonnez-vous pas ? » 4 ; « Et la demeure dernière est, certes, meil-
leure pour ceux qui sont pieux, ne raisonnez-vous pas ? » 5 ; « et 

Nuit, v. 13), « Dieu le prit alors par un châtiment en la (vie) dernière et la (vie) première », 
Coran, sourate 79 : Celles qui tirent, v. 25. « … À Lui la louange en la (vie) première et en 
la (vie) dernière », Coran, sourate 28 : La Narration, v. 70.

1.	 Coran, sourate 93 : Le Jour Montant, v. 1-5.
2.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 77.
3.	 Coran, sourate 87 : Le Très-Haut, v. 16-17.
4.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 169 et Coran, sourate 12 : Joseph, v. 109.
5.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 32.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   202 06/11/2016   19:32:42




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

203

la demeure de (la vie) dernière est meilleure. Agréable sera la de-
meure des pieux » 1.

La préférence de la vie dernière est encore signalée par un verset 
de la sourate Les Butins dans un contexte de reproche de la prise de 
captifs (à l’issue de la bataille de Badr), verset caractérisé par l’uti-
lisation, deux fois, du verbe vouloir dans un contexte de compa-
raison entre ce que veulent de la vie d’ici-bas des croyants pressés 
et ce que Dieu veut, à savoir la vie dernière : « Il n’appartient pas 
à un Prophète de faire des captifs jusqu’à ce qu’il les élimine de 
la surface sur la terre. Vous voulez les biens éphémères de la vie 
d’ici-bas, alors que Dieu veut (la vie) dernière. Dieu est puissant, 
sage » 2.

La préférence de la vie dernière est enfin apparue dans un ver-
set de la sourate La Narration où nous signalons la présence du 
verbe chercher dans un commandement moral fait à Qârûn par son 
peuple : « Cherche, dans ce que Dieu t’a donné, la demeure der-
nière. N’oublie pas ta part de la vie d’ici-bas » 3.

* * *

Première constante coranique

« Mais non, vous aimez la hâtive  
(la présente) »  

« Ceux-là aiment, certes, la hâtive »
Mais le choix des mécréants est diamétralement opposé à celui 

de Dieu qui préfère pour ses serviteurs le bien de la vie dernière. 
Ils aiment la vie hâtive (présente) d’un amour conduisant à un dé-
laissement total de la vie dernière, comme le laisse comprendre la 
présence du verbe wathara qui signifie délaisser, selon la définition 
de l’étymologiste ar-Râghib dans son Moufradât alfâdh al-Qur’ân : 
« On dit : tel yatharou (délaisse) une chose, c’est-à-dire la jette parce 
qu’il ne s’y intéresse guère. Une wathara est un morceau de viande 
ainsi appelé par manque d’intérêt » 4.

1.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 30.
2.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 67.
3.	 Coran, sourate 28 : La Narration, v. 77.
4.	 Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 862-863.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   203 06/11/2016   19:32:42





204

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Cette définition va de pair avec le contexte de l’utilisation du 
verbe wathara dans les sourates La Résurrection et L’Homme. Il in-
tervient en conjonction avec le verbe de l’amour pour exprimer une 
corrélation entre l’amour du mécréant pour ce qui est immédiat (la 
vie d’ici-bas) et son manque d’intérêt pour ce qui est éloigné (la vie 
dernière).

En effet, ce choix des mécréants est dénoncé par deux versets de 
la sourate La Résurrection dans un discours d’avertissement ouvert 
par la particule de menace : kalla (mais non) à l’intention de ceux 
qui s’interrogent, moqueurs, sur le jour de la résurrection : « Mais 
non, vous aimez plutôt la hâtive, et vous délaissez la Dernière » 1.

Ce choix est encore une fois dénoncé par un verset de la sourate 
L’Homme avec un changement du complément d’objet du verbe 
de délaissement consistant à substituer « un jour bien lourd » à la 
« Dernière » confirmant ainsi le manque d’intérêt pour la vie der-
nière. L’introduction de l’adverbe « derrière » renforce, par ailleurs, 
le sens du verbe « délaisser » : « Mais, ceux-là aiment, certes, la hâ-
tive et délaissent derrière eux un jour bien lourd » 2.

La « hâtive » apparaît encore une troisième fois dans le Coran 
comme complément d’objet du verbe « vouloir » et non du verbe 
« aimer », comme c’est le cas dans les deux versets ci-dessus : « qui-
conque veut la hâtive (la vie présente) nous lui hâtons, en elle, ce 
que nous voulons, à qui nous voulons, puis nous lui assignons la 
Géhenne où il brûlera honni, repoussé » 3. La similitude de contexte 
entre ce verset et celui des deux versets ci-dessus établit une corré-
lation entre les verbes aimer et vouloir, sans que cette similitude si-
gnifie une synonymie.

La hâtive est un mot coranique dénotant, d’un côté, un désin-
térêt pour la vie d’ici-bas comparée à la vie dernière, et de l’autre 
côté, la tendance, chez l’homme, à la précipitation, dans toutes ses 
affaires, au sens de vouloir les obtenir avant leur temps, comme ar-
Râghib a défini la hâte : « La hâte est (le fait) de demander une chose 
et de la chercher avant son temps. Elle découle de l’ardeur du désir, 

1.	 Coran, sourate 75 : La Résurrection, v. 20-21.
2.	 Coran, sourate 76 : L’Homme, v. 27.
3.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 18.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   204 06/11/2016   19:32:42




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

205

c’est pourquoi elle est blâmable en général dans le Coran au point 
de dire : la hâte (vient) de Satan » 1.

Les occurrences du verbe ista‘ajala (hâter) soutiennent la défi-
nition d’ar-Râghib, En effet, le verset de la sourate Les Prophètes 
met en évidence cette tendance de l’homme à précipiter les choses, 
comme s’il était créé de hâte : « L’homme a été créé de hâte ! Je 
vous ferai voir mes signes ; ne me demandez pas de me hâter » 2. 
La création de l’homme de hâte vise son comportement et non sa 
nature, comme l’explique le verset de la sourate Le Voyage noc-
turne : « L’homme en appelle au mal, comme il en appelle au bien. 
L’homme est hâtif » 3.

La proscription de la hâte par laquelle s’est terminé le verset de 
la sourate Les Prophètes, intervient en plein milieu du verset de la 
sourate Les Abeilles avec le même sens de démonstration des signes, 
mais en terme d’arrivée de l’ordre de Dieu : « L’ordre de Dieu vient, 
ne le hâtez pas. Gloire à Lui. Il transcende ce qu’ils lui associent » 4.

Cette proscription de la hâte tient au pardon de Dieu et à sa 
grande miséricorde à l’égard des hommes ; il a reporté leur punition 
pour leurs actes au jour de la résurrection : « Et Ton Seigneur le 
Tout pardon, Plein de miséricorde, s’il les réprimait pour ce qu’ils 
ont fait, il hâterait leur tourment. Mais ils ont un terme auquel ils 
ne sauraient échapper » 5.

Mais les mécréants qui ne croient pas à ce Jour demandent son 
arrivée avant son temps, par défi et moquerie. Leur précipitation 
n’aboutit pourtant pas au changement de son terme fixé par Dieu 
où ils verront la Géhenne les encercler : « Ils te demande de hâter le 
tourment. Sans un terme fixé, le tourment leur serait venu. Il leur 
viendra soudainement alors qu’ils ne s’en rendent pas compte. Ils 
te demander de hâter le tourment, alors que la Géhenne encercle 
les mécréants » 6.

Les deux versets des sourates Les Poètes et « Celles en rang » 
s’interrogent avec la même indignation en contenu et en forme, sur 

1.	 C’est un Hadîth relaté par Abou Ya‘lâ : 4 206 (4 240) et ses hommes (ses narrateurs) sont 
ceux d’un Hadîth authentique. Voir, Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 548.

2.	 Coran, sourate 21 : Les Prophètes, v. 37.
3.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 11.
4.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 1.
5.	 Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 58.
6.	 Coran, sourate 29 : L’Araignée, v. 53-54.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   205 06/11/2016   19:32:42





206

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

la précipitation avec laquelle ces mécréants demandent l’arrivée du 
châtiment : « Quoi, est-ce Notre tourment qu’ils demandent de 
hâter ? » 1

Les mécréants regretteront cette précipitation quand ils goû-
teront réellement au tourment, que ce soit dans la vie d’ici-bas : 
« Quand ils l’ont vu s’approcher de leurs vallées, ils dirent : c’est 
un nuage qui nous apportera la pluie. Eh non, c’est ce que vous hâ-
tiez : un vent contenant un tourment douloureux » 2, ou dans la vie 
dernière : « Goûtez à votre épreuve, c’est ce que vous hâtiez » 3.

Deuxième constante coranique

« Ceux qui aiment la vie d’ici-bas plus  
que la vie dernière »  

« Parce qu’ils ont aimé la vie d’ici-bas  
plus que la (vie) dernière »

Deux premières occurrences du verbe istahabba (aimer plus) 
avec une seule formule :

L’amour des mécréants pour la vie d’ici-bas intervient deux fois 
dans le Coran en terme de « aimer plus » exprimant un sens d’ex-
clusivité, comme ar-Râghib en a choisi la définition 4.

Le verbe istahabba (aimer plus) apparaît dans la sourate d’Abra-
ham lors de l’avertissement d’un châtiment sévère destiné aux mé-
créants qui sont reconnus d’abord par leur amour exclusif de la 
vie d’ici-bas, puis par leur écartement du chemin de Dieu et leur 
choix de ce qui est tortueux et ce, avant de les condamner à l’éga-
rement : « Dieu, qui possède ce qu’il y a dans les cieux et sur la 
terre. Malheur aux mécréants d’un châtiment sévère. Ceux-ci ai-
ment la vie d’ici-bas plus que la (vie) dernière, écartent du chemin 
de Dieu, le voulant tortueux. Ceux-ci sont dans un égarement in-
fini » 5.

1.	 Coran, sourate 26 : Les Poètes, v. 204 ; et Coran, sourate 37 : Les [Anges] en rangs, 
v. 176.

2.	 Coran, sourate 46 : Al-Ahqâf, v. 24.
3.	 Coran, sourate 51 : Les Vents disperseurs, v. 14.
4.	 ar-Râghib dit à cet effet : « La réalité de al-istihbab (préférence exclusive) consiste à 

chercher à aimer la chose. Sa transitivité opérée par la préposition ala lui fait procurer 
le sens de l’exclusivité en matière d’amour », Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 215.

5.	 Coran, sourate 14 : Abraham, v. 2-3.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   206 06/11/2016   19:32:42




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

207

Le verbe istahabba apparaît encore dans la sourate Les Abeilles 
lors d’un avertissement plus sévère accompagné de la colère de Dieu 
et de la promesse d’un grand châtiment : « Mais ceux dont la poi-
trine s’est ouverte à la mécréance, sur ceux-là s’abat la colère de 
Dieu et ils auront un tourment grand. C’est parce qu’ils ont aimé 
la vie d’ici-bas plus que la (vie) dernière et que Dieu ne guidera pas 
le peuple des mécréants » 1.

Troisième constante coranique

« Mais vous préférez la vie d’ici-bas ».  
« Et il (Homme) préfère la vie d’ici-bas »

L’amour des mécréants pour la vie d’ici-bas intervient en termes 
de îthâr (préférence) proche du sens de l’amour exclusif. Ar-Râghib 
a défini une telle préférence comme étant la volonté d’ » avoir une 
chose sans une autre » 2.

Le verbe de âthara (préférer) apparaît deux fois dans le Coran, 
d’abord dans la sourate Le Très-Haut n° 87 dans un contexte de dé-
nonciation chez les mécréants de leur choix de ce qui est proche, 
c’est-à-dire la vie d’ici-bas tout en délaissant ce qui est meilleur et 
plus durable, c’est-à-dire la vie dernière : « Mais, vous préférez la 
vie d’ici-bas, alors que la Dernière est meilleure et plus durable » 3.

Ce verbe est encore présent dans la sourate Celles qui arrachent 
où la préférence intervient entre celui qui préfère la vie d’ici-bas et 
la Géhenne qui sera son refuge dans la vie dernière : « Quant à celui 
qui se montre rebelle et préfère la vie d’ici-bas, la Géhenne sera, 
certes, le refuge (pour lui) » 4.

1.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 106-107.
2.	 Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 62.
3.	 Coran, sourate 87 : Le Très-Haut, v. 15-16.
4.	 Coran, sourate 79 : Celles qui arrachent, v. 37-39.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   207 06/11/2016   19:32:42





208

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

A. – Les occurrences de la jouissance matâ’  
dans le Coran

1. – « Or la vie d’ici-bas, par rapport à la vie dernière,  
n’est qu’une jouissance »

Nous terminons ce bref exposé sur l’amour de la vie d’ici-bas et 
sa préférence à la vie dernière chez les mécréants par un verset de la 
sourate Le Tonnerre. Il a ceci de particulier qu’il dénonce chez les 
mécréants leur jouissance de la vie d’ici-bas parce qu’elle est éphé-
mère : « Dieu dispense ses bienfaits à qui Il veut et en mesure. Ils 
jouissent de la vie d’ici-bas, or la vie d’ici-bas, par rapport à la vie 
dernière, n’est qu’une jouissance (éphémère) » 1.

Le mot mata‘ apparaît 72 fois dans le Coran, dont 37 pour ses 
formes verbales : (matta‘a : 18 fois, tamatta‘a : 12 fois et istamta‘a : 
6 fois) et 35 pour son nom d’action : maâ‘a.

L’étymon moutou’a signifie extension horizontale et verti-
cale, comme l’a énoncé ar-Râghib dans ses Moufradât alfâdh al-
Qur’ân : « moutou‘a est l’extension horizontale et verticale. On dit : 
le jour s’étend (s’allonge en français), la végétation s’étend à ses dé-
buts (pousse en français). Matâ‘a signifie un usage étendu (dans le 
temps) ; on dit : Dieu lui attribue telle chose. À chaque endroit (du 
Coran) où apparaît : jouissez, il y a menace, étant donné l’extension 
(illicite) de la jouissance » 2.

Bien que certaines occurrences du verbe tamatta‘a (jouir) et 
de son nom d’action matâ‘a (jouissance) interviennent dans des 
contextes rappelant les bienfaits de Dieu, lesquels permettent à ses 
serviteurs de jouir de leur vie sur terre, la majorité des occurrences 
apparaissent dans des contextes dénonçant chez les mécréants l’ex-
tension de la jouissance qualifiée d’éphémère dix fois dans le Coran 
comparée à l’éternité du tourment qui les attend dans la vie der-
nière. Nous en citons quatre versets seulement :

« Dis : la jouissance de (la vie) d’ici-bas est éphémère, alors 
que la vie dernière est meilleure pour celui qui est pieux » 3 ; 
« Quiconque dénie, je le laisserai jouir (de la vie) un peu, puis je 

1.	 Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 26.
2.	 Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 757.
3.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 77.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   208 06/11/2016   19:32:42




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

209

le contraindrai au châtiment du Feu ; quel funeste devenir ! » 1 ; 
« Nous les laisserons jouir (des plaisirs de la vie) un peu, puis nous 
les contraindrons à un tourment dur » 2 ; « Dis : jouis un peu de ta 
mécréance ; vous serez un des compagnons du Feu » 3.

Cette jouissance est également qualifiée de temporaire (14 fois) 
dans plusieurs formules, notamment celle de « jusqu’à un temps » 
qui termine huit versets. Nous en citons trois seulement :

« Et Nous avons dit : descendez, vous serez ennemis les uns des 
autres. Vous aurez sur terre un lieu de séjour et une jouissance 
jusqu’à un temps » 4 ; « Je ne sais pas si cela est une épreuve pour 
vous et une jouissance jusqu’à un temps » 5. « Nous avons écarté 
d’eux le tourment de l’humiliation dans la vie d’ici-bas et Nous les 
avons laissé jouir de la vie jusqu’à un temps » 6.

2. – « Que la vie d’ici-bas ne vous trompe pas et qu’elle  
ne vous trompe pas sur Dieu le Trompeur »

Comme la jouissance de la vie d’ici-bas est éphémère, nous nous 
devons de n’être trompés ni par elle ni par les tromperies de Satan. 
Deux versets presque identiques formulent dans deux sourates mec-
quoises cette recommandation divine :

« Ô hommes, la promesse de Dieu est vérité. Que la vie d’ici-
bas ne vous trompe pas et que Satan ne vous trompe pas sur 
Dieu » 7 ; « La promesse de Dieu est vérité. Que la vie d’ici-bas ne 
vous trompe pas et que Satan ne vous trompe pas sur Dieu » 8.

Cette tendance chez les mécréants à être trompés découle de leur 
conception erronée de la vie comme étant fondée sur le jeu et la dis-
traction, selon l’ordre de la sourate Les Troupeaux, ou sur la dis-
traction et le jeu selon l’ordre de la sourate L’Araignée, deux ordres 
marquant la corrélation entre ces deux éléments de tromperie do-
minant leurs cœurs et leurs esprits et aboutissant à leur oubli de la 
Vie dernière qui est meilleure pour le devenir de l’Homme :

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 126.
2.	 Coran, sourate 31 : Luqmân, v. 24.
3.	 Coran, sourate 49 : Les Groupes, v. 8.
4.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 36.
5.	 Coran, sourate 21 : Les Prophètes, v. 111.
6.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 98.
7.	 Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 5.
8.	 Coran, sourate 31 : Luqmân, v. 33.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   209 06/11/2016   19:32:42





210

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

« La vie d’ici-bas n’est que jeu et distraction ; alors que la de-
meure dernière est, certes, meilleure pour ceux qui sont pieux, ne 
raisonnez-vous pas ? » 1 « Cette vie d’ici-bas n’est que distraction 
et jeu ; et la demeure dernière est, certes, la vie durable 2, s’ils pou-
vaient savoir ! » 3

Il faut souligner cette méthodologie coranique pour dénoncer la 
vision des choses erronée et dangereuse des mécréants. Cette vision 
est présentée dans un langage d’affirmation extrêmement renforcée, 
utilisant une forme d’exception restrictive qui vient après le serment 
en ordre de confirmation de l’affirmation :

La vie d’ici-bas n’est que jeu et distraction 
Cette vie d’ici-bas n’est que distraction et jeu

Ces deux phrases sont venues en tête de ces deux versets. Mais 
ceux-ci sont terminés par un langage plus renforcé encore (grâce à 
une forme de serment implicite) insistant sur la primauté et la prio-
rité de la vie dernière, formulé par le comparatif féminin « meil-
leure » à la fin du verset de la sourate Les Troupeaux et par l’expres-
sion « la vie durable » évoquant l’éternité à la fin du verset de la sou-
rate L’Araignée :

La demeure dernière est, certes, meilleure 
La demeure dernière est, certes, la vie durable

3. – Le verset de la sourate Le Fer : « Sachez que la vie d’ici-
bas n’est que jeu, distraction, parure, rivalité d’orgueil d’entre 
vous et émulation en biens et en enfants »

Nous ne saurions quitter l’étude de la jouissance sans nous arrê-
ter sur un verset bien connu de la sourate Le Fer, bien que le verbe 
aimer n’y paraisse pas. En effet, l’importance de ce verset tient au 
fait qu’il met en évidence d’une façon insolite l’excès dans lequel 
tombent les mécréants en voulant jouir de la vie d’ici-bas. Ce ver-
set a cette spécificité de donner, aussi bien à son début qu’à sa fin, 

1.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 32.
2.	 La vie durable est une traduction plus proche que les autres du sens du mot coranique 

al-ḥayawân. En effet, ar-Râghib a donné à ce mot deux sens, le deuxième apparaissant 
dans le verset de la sourate L’Araignée : « al-ḥayawân est le lieu de la vie. Il a deux 
dénotations : la première touche à l’être vivant, la deuxième à la vie durable. C’est ce 
deuxième sens qui est donné dans le verset : La demeure dernière est, certes, la vie 
durable… ».

3.	 Coran, sourate 29 : L’Araignée, v. 64.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   210 06/11/2016   19:32:42




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

211

deux visions de la vie d’ici-bas chez les mécréants. La première vi-
sion (au début du verset) ajoute aux deux éléments de jeu et de dis-
traction (évoqués dans les deux versets susmentionnés des sourates 
Les Troupeaux et L’Araignée), trois nouveaux éléments, à savoir pa-
rure, rivalité d’orgueil et émulation en biens et en enfants. Ainsi ce 
verset semble-t-il être le seul verset à rassembler cinq éléments qui 
sont à l’origine de la préférence chez les mécréants de la vie d’ici-bas 
à la vie dernière. La deuxième vision (à la fin du verset) confirme ce 
qu’indiquent des versets ci-dessus, à savoir que la vie d’ici-bas n’est 
qu’une jouissance trompeuse : son cycle ressemble à une pluie dont 
la végétation plaît aux cultivateurs, mais elle ne tarde pas à se faner 
avant de jaunir et devenir des débris. Cette ressemblance donne, à 
son tour, une définition, la meilleure, de l’illusion qui constitue un 
attachement au mirage de ce qui n’existe pas en matière de croyance 
et de comportement et dont la conséquence est notamment un 
tourment sévère pour les mécréants dans la vie dernière en plus de 
leur privation du pardon de Dieu et de son contentement. Lisons ce 
verset en nous concentrant sur l’ordonnancement de ces éléments :

« Sachez que la vie d’ici-bas n’est que jeu, distraction, parure, 
rivalité d’orgueil d’entre vous et émulation en biens et en en-
fants, à la ressemblance d’une pluie qui fait pousser une vé-
gétation qui plaît aux cultivateurs, puis elle se fane et tu la 
vois qui jaunit, puis devenir débris. Dans la vie dernière, il y a 
un tourment sévère et (il y a) un pardon de Dieu et contente-
ment. La vie d’ici-bas n’est qu’une jouissance de tromperie » 1.

Dans le bref exposé ci-dessous de ces éléments, nous tenterons 
de mettre en évidence la myopie avec laquelle les mécréants re-
gardent la vie d’ici-bas.

a) Jeu
Le premier de ces éléments est al-la‘ib (le jeu) défini par ar-Râ-

ghib comme venant de al-lou‘âb (la salive) : « l’étymon du mot 
al-lou‘âb (la salive). On dit : sa salive coule. Tel la‘iba (joue), s’il 
fait ce qu’il fait sans juste intention » 2. C’est un mot peu fréquent 
dans le Coran. Il intervient dans des contextes de dénonciation 

1.	 Coran, sourate 57 : Le Fer, v. 20.
2.	 Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 741.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   211 06/11/2016   19:32:43





212

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

dans la plupart de ses occurrences. Ses relations avec d’autres mots 
mettent cette dénonciation en évidence. En effet, il apparaît comme 
contraire au haqq (la vérité) dans trois versets dont nous citons celui 
de la sourate La Fumée : « Nous n’avons pas créé les cieux, la terre 
et ce qu’il y a entre eux, par jeu. Nous ne les avons créés que dans 
la vérité, mais la plupart d’entre eux ne savent pas » 1.

Mais ce qui retient l’attention dans les occurrences du jeu, c’est 
sa relation avec quatre mots de sens négatif, notamment la distrac-
tion avec laquelle il entretient une relation de corrélation dans sept 
versets. Nous en avons déjà cité trois ci-dessus et nous y ajoutons ci-
dessous deux versets dans lesquels jeu et distraction échangent leurs 
places, prouvant ainsi leur affinité sémantique :

« Laisse ceux qui prennent leur religion pour jeu et distrac-
tion et que trompe la vie d’ici-bas » 2.
« Ceux qui prennent leur religion pour distraction et jeu et 
que trompe la vie d’ici-bas » 3.

Il apparaît enfin lié au mot chicanerie dans cinq versets. Nous en 
choisissons trois où chicanerie et jeu interviennent dans un contexte 
d’avertissement formulé par un lexique de wathar (délaissement) :

« Laisse-les chicaner et jouer jusqu’à ce qu’ils rencontrent leur 
jour qui leur est promis » 4 ; « Puis, laisse-les dans leurs chicane-
ries jouer » 5.

b) Distraction
Le deuxième de ces cinq éléments est la distraction, peu fré-

quente dans le Coran. Nous avons déjà souligné son lien avec le 
jeu, dans sept de ses 11 occurrences. ar-Râghib dit dans sa défini-
tion : « La distraction est ce qui occupe l’homme jusqu’à l’amener à 
délaisser ce qui le concerne et l’intéresse. Elle exprime un excès de 
jouissance » 6.

1.	 Coran, sourate 44 : La Fumée, v. 38-39.
2.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 70.
3.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 51.
4.	 Coran, sourate 43 : L’Ornement, v. 83 ; et Coran, sourate 70 : Les Voies d’Ascension, 

v. 42.
5.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 91.
6.	 Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 741.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   212 06/11/2016   19:32:43




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

213

c) Parure
Le troisième de ces éléments est la parure, élément le plus pré-

sent parmi les cinq, grâce à ses 44 occurrences dans le Coran dont 
la quasi-totalité revient au verbe zayyana (parer), 32 fois, puis à son 
nom d’action féminin zîna (parure), 11 fois. La plupart des occur-
rences de ce mot interviennent pour dénoncer la mauvaise action 
de l’homme (17 fois). Cette action est la conséquence d’une vision 
erronée des choses chez l’homme, qui le pousse à adopter une illu-
sion enjolivant sa mauvaise action jusqu’à la voir belle, comme l’in-
dique un verset de la sourate Le Créateur : « Que vaut celui dont la 
mauvaise action est enjolivée à ses yeux au point de la voir belle ? 
Dieu égare qui Il veut et guide qui Il veut. Que ton âme ne s’épuise 
pas à se lamenter à leur sujet ! Dieu sait bien ce qu’ils font » 1. 
L’homme n’adopte pas ce qu’il adopte, sans un préalable désir per-
fide de faire ce qu’il veut. C’est pourquoi nous voyons l’embellisse-
ment de la mauvaise action dans un verset de la sourate Muḥammad 
s’accompagner de la soumission aux passions : « Est-ce celui qui 
se conforme à une preuve évidente (venue) de son Seigneur, est 
comme celui dont les mauvaises actions sont embellies. Ceux-là 
suivent leurs passions » 2.

Si l’embellissement de la mauvaise action est évoquée à la voix 
passive dans les deux versets susmentionnés, le Coran annonce de 
façon expresse que cet embellissement est l’action de Satan dans 
cinq versets des sourates Les Troupeaux et Les Fourmis. Nous en 
avons choisi deux. Dans le premier verset, l’embellissement s’ac-
compagne de la dureté du cœur : « si, lorsque notre rigueur leur est 
venue, ils imploraient humiliés. Mais leurs cœurs se sont endur-
cis et Satan leur a embelli ce qu’ils faisaient » 3, et il s’accompagne 
du détournement et de l’absence de guidance dans le deuxième : « Je 
l’ai trouvée, ainsi que son peuple, qui se prosternent devant le so-
leil en dehors de Dieu. Satan leur a embelli leurs actions et les a 
écartés du Chemin de sorte qu’ils ne se guident pas » 4.

L’évocation de la vision erronée des choses chez les mécréants, 
leur soumission à leurs passions, la dureté de leurs cœurs et l’ab-

1.	 Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 8.
2.	 Coran, sourate 47 : Muḥammad, v. 14.
3.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 43.
4.	 Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 24.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   213 06/11/2016   19:32:43





214

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

sence de leur guidance laissent comprendre que l’embellissement il-
lusoire est lié au cœur, comme l’indique expressément le verset de la 
sourate Le Triomphe où il s’accompagne de moquerie chez les mé-
créants : « Vous avez conjecturé que l’Envoyé et les croyants ne re-
viendraient jamais aux leurs. Cela a été embelli dans vos cœurs, 
vous avez conjecturé d’une mauvaise conjecture et vous avez été 
un peuple perdu » 1.

C’était là une dénonciation du Coran de l’embellissement des 
mauvaises actions ; Quant à sa dénonciation de l’amour de l’homme 
pour la vie d’ici-bas et son embellissement, elle est présente 10 fois, 
comme dans le verset de la Vache où cette parure est accompa-
gnée chez les mécréants de l’attachement à la vie d’ici-bas : « La vie 
d’ici-bas est embellie aux yeux des mécréants et ils se moquent des 
croyants. Ceux qui sont pieux seront au-dessus d’eux le jour de la 
résurrection. Dieu accorde son bienfait à qui Il veut, sans comp-
ter » 2.

Le verset de la sourate La Narration se distingue par un rappro-
chement entre jouissance et parure qui interviennent comme com-
pléments d’objet du verbe d’attribution, utilisé à la voix passive 
parce que son sujet est connu. Ce lien laisse appréhender la courte 
durée de la jouissance et de l’embellissement parce qu’ils ont trait à 
la vie d’ici-bas. Par contre, ce que Dieu prépare dans la vie dernière 
pour les croyants qui raisonnent, est meilleur et plus durable : « Ce 
qui vous est donné est la jouissance de la vie d’ici-bas et son em-
bellissement. Ce qu’il y a auprès de Dieu est meilleur et plus du-
rable ; allez-vous raisonner ? » 3.

Ainsi la dénonciation de la parure, qu’elle intervienne comme 
verbe ou comme nom d’action, englobe-t-elle 27 des 44 occurrences 
de ce mot. Le reste de ses occurrences, (environ 17), intervient dans 
des contextes parfois négatifs, notamment ceux se rapportant à l’at-
tachement de l’homme à la vie d’ici-bas, (9 fois environ 4). D’autres 

1.	 Coran, sourate 48 : Le Triomphe, v. 12.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 212.
3.	 Coran, sourate 28 : La Narration, v. 60.
4.	 Si la parure vient en troisième position dans le verset du Fer, elle se substitue aux autres 

jouissances de la vie d’ici-bas dans d’autres versets, notamment à travers l’expression 
« parure de la vie d’ici-bas » apparue dans deux versets de la sourate La Caverne. Dans 
le premier verset, il y a une sorte de comparaison en faveur de ceux qui aspirent à voir 
un jour la face de Dieu et donc aux dépens de ceux qui veulent la vie d’ici-bas : « Fais 

traite_amour_coran_francais_C6.indd   214 06/11/2016   19:32:43




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

215

contextes sont positifs, grâce à la prédominance de la « parure de 
Dieu » 1, notamment ceux se rapportant à la parure du ciel : 5 fois 2 
et à la parure de la terre : 3 fois.

Mais le contexte de parure le plus positif est celui du verset de 
la sourate Les Appartements, parce qu’il a trait à la Foi et parce que 
son sujet est Dieu. Nous avons déjà abordé ce verset dans la pre-
mière partie de cette encyclopédie, parce qu’il est le seul à évoquer 
l’action de Dieu nous faisant aimer ce qui nous est utile et détes-
ter ce qui nous est nuisible. Le verset a cette spécificité de réaffirmer 
ce que contient le verset de la sourate Le Triomphe, à savoir que le 
cœur est la place de la parure, en tant que croyance avant d’être une 
action physique : « Sachez que le Prophète est parmi vous. S’il vous 
obéit dans maintes affaires, vous serez dans la peine du péché. 
Mais Dieu vous fait aimer la Foi et la pare en vos cœurs et vous fait 
détester la mécréance, la perversité et la désobéissance. Voilà les 
bien-guidés » 3.

d) Rivalité d’orgueil
La quatrième des raisons de la préférence chez les mécréants de 

la vie d’ici-bas est le tafâkhur (la rivalité d’orgueil). Elle n’apparaît 
que dans ce verset de la sourate Le Fer. La morphologie de tafâkhur 
évoque la réciprocité en arabe, laquelle est confirmée par la présence 
de la formule adverbiale : « d’entre vous ». Il s’agit donc d’une mau-
vaise rivalité collective qui est un lieu commun chez la communauté 

preuve de patience avec ceux qui implorent leur Seigneur, matin et soir, aspirant à voir 
sa face. Que tes yeux ne se détachent pas d’eux, en voulant la parure de la vie d’ici-
bas », Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 28. Dans le deuxième verset, sont dénoncés 
ceux qui préfèrent l’argent et les enfants, les considérant comme la parure de la vie 
d’ici-bas : « L’argent et les fils sont la parure de la vie d’ici-bas, les bonnes actions sont 
meilleures … », Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 46.

1.	 Nous avons puisé cette expression dans le verset de la sourate Al-A‘râf : « Dis : qui 
déclare illicite la parure de Dieu qu’il a produite à l’intention de ses serviteurs, ainsi 
que les mets délicieux qu’Il vous a dispensés ? Dis : elle appartient aux croyants dans 
la vie d’ici-bas et elle leur appartiendra exclusivement au jour de la résurrection. Ainsi 
exposons-nous les signes à un peuple qui sait », Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 32.

2.	 Nous en avons choisi trois versets : « Nous avons créé dans le ciel des tours et nous 
l’avons paré pour ceux qui regardent », Coran, sourate 15 : Al-Hijr, v. 16. « Nous avons 
paré le ciel d’ici-bas d’une parure : les astres », Coran, sourate 37 : Les [Anges] en rangs, 
v. 6. « Ne regardent-ils pas le ciel au-dessus d’eux, comment nous l’avons édifié et paré, 
sans la moindre faille », Coran, sourate 50 : Qâf, v. 6.

3.	 Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 7.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   215 06/11/2016   19:32:43





216

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

des Indifférents aux signes de Dieu. Nous nous sommes déjà arrêtés 
sur les trois versets annonçant l’absence de l’amour de Dieu pour les 
arrogants fanfarons.

e) Prolifération en biens et en enfants
Le cinquième élément de préférence (exclusive) de la vie d’ici-

bas chez les mécréants est le takâthur (l’émulation). Cela dénote, 
comme la rivalité, la réciprocité au sens de concurrence et de com-
pétition en vue de la possession de plus de biens et d’enfants. Si cette 
corrélation entre « rivalité » et « émulation » est explicite (grâce à la 
présence des deux mots) dans le verset de la sourate Le Fer, elle est 
réaffirmée par le contexte et par le comparatif plus dans deux ver-
sets de la sourate Saba, qui relate les déclarations des notables de 
toutes les cités détruites par Dieu en raison de leur déni du message 
de Dieu : « Nous n’avons jamais envoyé d’avertisseur dans une cité 
sans que ses notables ne lui disent : nous dénions ce par quoi vous 
êtes envoyés et (sans) qu’ils ne disent : nous avons plus de biens et 
d’enfants et nous ne serons pas châtiés » 1.

La dénonciation de cette émulation entre des hommes indiffé-
rents à la vie dernière est complétée par une deuxième occurrence 
du mot takâthur (émulation) dans une sourate portant son nom. 
Le mot est alors sujet du verbe émuler, dont le complément d’ob-
jet n’est pas précisé, mais sous-entendu. Cette émulation se poursuit 
jusqu’à la mort, évoquée ici au figuré par la visite des cimetières : 
« L’émulation vous distrait jusqu’à ce que vous visitiez les cime-
tières » 2.

B. – Les occurrences de ad-dounya (la Vie d’ici-bas) 
dans le Coran

Le mot ad-dounya (la Vie d’ici-bas) est utilisé dans le Coran pour 
affirmer la préférence de la vie dernière à celle d’ici-bas, et pour dé-
noncer l’amour et la jouissance qu’ont pour cette dernière les mé-
créants. On y trouve 119 occurrences en ce sens sur les 123 de ce 
mot dans le Coran. Le peu qui en reste intervient trois fois pour dé-
crire le ciel proche de nous que Dieu a paré en astres et en planètes, 

1.	 Coran, sourate 34 : Saba, v. 34-35.
2.	 Coran, sourate 102 : La Prolifération, v. 1-2.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   216 06/11/2016   19:32:43




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

217

qui brillent comme brillent des lanternes : « Nous avons paré le ciel 
proche d’une belle parure : les astres » 1 ; « Nous avons paré le ciel 
proche de lanternes » 2 et une fois pour décrire un versant proche 
contre un autre éloigné : « Quand vous étiez sur le versant le plus 
proche et eux sur le versant le plus éloigné » 3.

Ces occurrences concrètes du terme de dounya nous font décou-
vrir l’étymon de proximité ad-dounouww dont dérive le mot ad-
dounya (la plus proche) qui est morphologiquement le féminin du 
superlatif : adna (plus proche). Cet étymon de proximité est confir-
mé par cinq versets chargés de ce même sens concret. Nous le re-
trouvons d’abord dans un verset de la sourate L’Étoile à travers le 
verbe dana : (s’approcher) : « Puis il s’approcha et demeura sus-
pendu » 4, puis dans quatre autres versets à travers le nom d’agent 
dâni et dânia (proche, au masculin et au féminin) : « Et les fruits 
des deux jardins seront à portée de main » 5 ; « Ses fruits sont à 
portée de main » 6 ; « tandis que de la spathe du palmier sortent 
des régimes de dattes à portée de main » 7 ; « Proches d’eux sont ses 
ombrages » 8.

Cette découverte de l’étymon de proximité nous aide à com-
prendre le processus de transposition opéré, dans des contextes 
coraniques précis, sur ce sens originel consistant à passer d’une 
proximité de lieu makân à une perte de valeur makâna. ar-Râ-
ghib dans ses Moufradât alfâdh al-Qur’ân a bien saisi les nuances 
d’usage du comparatif adna (plus proche) dans le Coran en consta-
tant quatre oppositions que font valoir ses usages propres et figurés. 
Trois de ces usages nous intéressent et nous les avons soulignés : 
Addounouww signifie la proximité. Il est utilisé pour indiquer une 
proximité de lieu, de temps et de perte de valeur. Dieu dit : « tandis 
que de la spathe du palmier sortent des régimes de dattes à portée 
de main » 9. Il exprime tantôt ce qui est moins et on l’oppose à ce qui 

1.	 Coran, sourate 37 : Les [Anges] en rangs, v. 6.
2.	 Coran, sourate 41 : Ont été détaillés, v. 12 ; et Coran, sourate 67 : La Royauté, v. 5.
3.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 42.
4.	 Coran, sourate 53 : L’Étoile, v. 8.
5.	 Coran, sourate 55 : Le Tout-Miséricordieux, v. 54.
6.	 Coran, sourate 69 : L’Inéluctable, v. 23.
7.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 99.
8.	 Coran, sourate 76 : L’Homme, v. 14.
9.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 99.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   217 06/11/2016   19:32:43





218

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

est plus, comme au verset : « Ni à moins que cela ni à plus » 1, 
tantôt ce qui est plus bas (en valeur) opposé au bien, comme au 
verset : « Substituerez-vous ce qui est plus bas à ce qui est meil-
leur ? » 2, tantôt ce qui est premier à ce qui est dernier, comme au 
verset : « Il perd (la vie) d’ici-bas et (celle) dernière » 3, tantôt ce qui 
est le plus proche au plus éloigné, comme dans le verset : « Quand 
vous étiez sur le versant le plus proche, et eux, sur le versant le plus 
éloigné » 4.

Si ar-Râghib s’était aperçu dans cette transposition de la hié-
rarchie de sens établie entre ce qui est matériel (c’est-à-dire plus 
proche en temps et lieu) et ce qui est moral (c’est-à-dire qui a peu de 
valeur), il aurait devancé son temps dans un tel classement des sens 
de adna.

Nous présentons ci-dessous un tableau des occurrences du 
terme de dounya (la vie d’ici-bas), en tenant compte des formules 
dans lesquelles apparaît ce terme. En effet, les statistiques mettent 
en évidence quatre cas d’occurrences : le terme de dounya apparaît 
d’abord 33 fois seul, sans évocation expresse de la vie dernière ou du 
jour de la résurrection. Nous y ajoutons, en deuxième lieu, 11 oc-
currences du terme de dounya évoquant implicitement la vie der-
nière (l’au-delà) et tout ce qui s’y rapporte. Les formules sont ici di-
verses, faisant partie d’une logique coranique insistant inlassable-
ment sur la venue de cette vie. Ainsi l’ensemble des évocations de 
la vie d’ici-bas apparemment seule s’élèvent à 44 évocations. La vie 
d’ici-bas est, en troisième lieu, évoquée accompagnée expressément 
de la vie dernière 49 fois et du jour de la résurrection 10 fois. Elle est 
enfin évoquée en coordination directe avec la vie dernière (par la 
conjonction de coordination et 16 fois). Cela fait 73 occurrences sur 
les 119 de ce terme de dounya (vie d’ici-bas) dans le Coran :

1.	 Coran, sourate 58 : La Discussion, v. 7.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 61.
3.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 11.
4.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 42 ; Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 318-319.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   218 06/11/2016   19:32:43




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

219

Cas d’apparition
d’ad-dounya

Ad-dounya
(ici-bas) seule

La vie d’ici-bas Total

Ad-dounya seule Ad-dounya : 3 fois + 
1 fois avec présence 

implicite de la vie 
dernière

La vie d’ici-bas : 30 fois 
+ 10 fois avec présence 

implicite de la vie 
dernière

Total :
44 fois

Ad-dounya contre la vie 
dernière

Ad-dounya : 23 fois La vie d’ici-bas : 26 fois Total :
49 fois

Ad-dounya contre le
jour de la résurrection

Ad-dounya : 3 fois La vie d’ici-bas : 7 fois Total :
10 fois

Ad-dounya et la vie 
dernière

Ad-dounya : 16 fois … … Total :
16 fois

Total général 119
occurrences

Nous remarquons dans le tableau ci-dessus l’apparition du terme 
d’ad-dounya tantôt seul, tantôt comme épithète de la vie, selon la 
disposition suivante :

Cas des occurrences d’ad-dounya Ad-dounya (ici-bas) La vie d’ici-bas
Ad-dounya seule 4 fois 40 fois
Ad-dounya contre la vie dernière 23 fois 26 fois
Ad-dounya contre le jour de la résurrection 3 fois 7 fois
Ad-dounya et la vie dernière 16 fois …
Total 46 fois 73 fois

Ces statistiques mettent en exergue la fonction du terme de ad-
dounya (la plus proche) qui sert d’adjectif qualificatif de al-hayât 
(la vie) dans la quasi-totalité des occurrences du terme de la vie : 73 
fois sur les 78 occurrences du mot la vie dans le Coran. Ce terme de 
al-hayât (la vie) n’apparaît seul que cinq fois dont trois comme an-
tonyme de la mort : « qui a créé la mort et la vie pour vous éprou-
ver lequel de vous est meilleur en action » 1 ; « et ils n’ont pouvoir 
ni de mort ni de vie ni de résurrection » 2. « Alors, nous t’aurions 
fait goûter vie et double mort » 3.

En dépit de la subordination de ici-bas au nom de la vie dans 73 
de ses occurrences, sa haute fréquence a aidé à sa transformation en 

1.	 Coran, sourate 67 : La Royauté, v. 2.
2.	 Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 3.
3.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 75.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   219 06/11/2016   19:32:43





220

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

un nom plus ou moins autonome, et par conséquent, à sa substitu-
tion au nom de vie dans plus du tiers de ses occurrences : (46 sur 
119). C’est d’ailleurs la règle quand nous ne voulons pas parler ce 
qui est trop connu.

Quatrième constante coranique

« L’amour des objets de désir »
Dans le verset de la sourate Le Fer, la description de l’amour de 

la jouissance chez l’homme met en exergue cinq éléments représen-
tant chez les mécréants des composantes « doctrinales  » dont par-
ticipe leur amour pour la vie d’ici-bas, notamment le jeu, la distrac-
tion et la parure. À son tour, le verset de l’amour des objets de dé-
sirs dans la sourate La Famille de ‘Imrân se distingue par la mise en 
évidence de six éléments socio-économiques de cet amour, considé-
rés par le Coran comme des objets de désir partageant avec les cinq 
éléments du verset de la sourate Le Fer le fait d’être à l’arrière-fond 
du comportement de rivalité et d’émulation chez un homme aimant 
la hâtive. Ces éléments sont évoqués au pluriel, bien que certains 
ne puissent être utilisés qu’au singulier, tels que l’or et l’argent (en 
arabe et en français) et les cultures (en arabe) : « Embelli aux yeux 
des hommes, tel est l’amour des objets de désir : les femmes, les 
fils, les quintaux thésaurisés d’or et d’argent, les chevaux de race, 
les troupeaux et les cultures. C’est là une jouissance de la vie d’ici-
bas, alors que c’est auprès de Dieu que se trouve le meilleur re-
fuge » 1.

Nous nous intéressons d’abord au verbe embellir (parer) qui 
vient en tête du verset avec une forme pronominale semi-passive 
(en arabe tout à fait passive) faisant des hommes son objet indirect. 
Quant au substantif l’amour, il serait resté vague sans ses complé-
ments des objets de désir qui précisent en quoi consiste l’action de 
parer.

Nous tenons, ensuite, à rappeler la réalité de cette parure, à sa-
voir qu’elle est l’action du cœur, comme nous l’avons déjà vu : 
« Cela a été paré (embelli) dans vos cœurs » 2, pour mettre en évi-
dence sa relation avec les objets de désir qui est une justification vi-

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 14.
2.	 Coran, sourate 48 : Le Triomphe, v. 12.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   220 06/11/2016   19:32:43




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

221

sant à enjoliver sa nature mauvaise 1, alors que celle-ci reste laide 
auprès de Dieu, comme nous l’avons vu au verset de la sourate Le 
Créateur : « Est-ce celui pour qui le mal de son action est embel-
li au point de la voir belle ? Dieu égare qui Il veut et guide qui Il 
veut » 2, car elle constitue une préférence des désirs et de la jouis-
sance de la vie d’ici-bas au bienfait de la vie dernière.

A. – Distribution des « objets de désir » dans le Coran

Le pluriel féminin régulier ach-chahawât (les objets de désir) ap-
paraît trois fois dans le Coran contre deux occurrences de son sin-
gulier chahwa et 8 occurrences de sa forme verbale (utilisée dans 
le Coran) : ichtaha (désirer), cela fait 13 occurrences de ce mot et 
de ses dérivés dans le Coran. ar-Râghib a défini l’étymon chahwa 
comme étant : « un penchant de l’âme pour ce qu’elle veut. Ce pen-
chant est de deux types : véridique et mensonger. Un penchant vé-
ridique est ce sans quoi le corps ne peut bien fonctionner, comme 
le désir de manger. Le penchant mensonger est ce sans quoi le 
corps peut fonctionner » 3.

Cette définition nous explique la diversité des contextes dans les-
quels apparaissent les trois dérivés de ce mot. Ce qui est mensonger 
de ces objets de désir intervient dans des contextes de dénonciation, 
comme c’est le cas du pluriel ach-chahawât et de son singulier cha-
hwa, alors que la majorité des 6 occurrences du verbe ichtaha in-
terviennent dans un seul contexte positif : à savoir l’abondance des 
biens réclamés par les compagnons du paradis.

Commençons par trois occurrences du verbe ichtaha (désirer) 
dans lesquelles il a pour sujet les âmes. Il est accompagné du verbe 
réclamer dans le verset de la sourate Ont été détaillés, du verbe 
se délecter (ayant pour sujet les yeux) dans le verset de la sourate 

1.	 Remarquons comment un verset de la sourate Le Créateur a explicité la fonction de 
la parure comme étant un enjolivement du mal pour en faire quelque chose de beau. 
Remarquons également comment le verset considère cet enjolivement comme un 
égarement, Dieu connaissant ce que fait l’homme : « Est-ce celui de qui la mauvaise 
action est enjolivée au point de la voir belle ? Dieu égare qui Il veut et guide qui Il veut. 
Que ton âme ne s’épuise pas en lamentations à leur sujet ! Dieu sait ce qu’ils font », 
Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 8.

2.	 Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 8.
3.	 Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 468-469.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   221 06/11/2016   19:32:44





222

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

L’Ornement et de l’adjectif éternels dans le verset de la sourate Les 
Prophètes : « vous aurez ce que désirent vos âmes et ce que vous ré-
clamez » 4 ; « Et il y aura ce que désirent les âmes et ce dont se dé-
lectent les yeux » 5 ; « Et ils s’abandonnent à jamais à ce que dé-
sirent leurs âmes » 6.

Ce contexte positif de presque la moitié des occurrences des 
dérivés de ce mot nous aident à comprendre la négativité des 
contextes des sept occurrences qui restent. Commençons par deux 
occurrences de ach-chahawât : dans la première, une comparaison 
est faite entre ce que veut Dieu pour les hommes, à savoir le bien 
(exprimé en termes de guidance, de repentir et d’allégement) et ce 
que veulent ceux qui suivent leurs passions, à savoir le mal (exprimé 
en termes de mauvais penchants) : « Dieu veut vous éclairer, vous 
montrer les chemins de ceux qui vous ont précédés et se repentir 
en votre faveur. Dieu est omniscient, sage. Dieu veut se repentir en 
votre faveur tandis que ceux qui suivent les objets de désir veulent 
que vous décliniez d’un grave déclin. Dieu veut alléger les choses 
pour vous et l’homme est créé faible » 7. Quant à la deuxième oc-
currence des ach-chahawât, elle intervient pour dénoncer une mau-
vaise postérité esclave de ses désirs et délaissant la prière. Elle aura 
certainement pour fin la perdition : « Après eux surviennent de 
mauvais descendants qui délaissent la prière et suivent leurs dé-
sirs. Ils vont vers leur perdition » 8.

Le mot chahwa, singulier de ach-chahawât, est intervenu deux 
fois dans un contexte dénonçant chez le peuple de Luth une pire dé-
pendance des désirs, à savoir la concupiscence avec des hommes : 
« Certes, vous venez aux hommes, par désir, en dehors des 
femmes. Vous êtes plutôt un peuple d’outranciers » 9 ; « Venez-
vous aux hommes, par désir, en dehors des femmes ? Vous êtes 
plutôt un peuple d’ignorants » 10.

Revenons au verset de la sourate La Famille de ‘Imrân pour pas-
ser en revue les six objets de désir. Il s’agit de dénoncer la préférence 

4.	 Coran, sourate 41 : Ont été détaillés, v. 31.
5.	 Coran, sourate 43 : L’Ornement, v. 71.
6.	 Coran, sourate 21 : Les Prophètes, v. 102.
7.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 26-28.
8.	 Coran, sourate 19 : Marie, v. 59.
9.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 81.
10.	Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 55.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   222 06/11/2016   19:32:44




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

223

de ces objets de désir à la belle fin réservée à ceux qui sont pieux dans 
la vie dernière, comme l’explique surtout le verset venant directe-
ment après le verset des objets de désir. Nous citons ce verset afin 
que croyant et non croyant puissent comprendre la logique eschato-
logique du Coran qui ne saurait oublier la vie d’ici-bas : « Vous an-
noncerai-je ce qui est meilleur que cela ? Ceux qui sont pieux au-
ront, auprès de leur Seigneur, des jardins sous lesquels couleront 
les ruisseaux – ils y seront immortels –, des épouses purifiées et un 
contentement de Dieu. Dieu regarde bien ses serviteurs » 1.

a) Les femmes

Commençons par le premier de ces éléments, à savoir les 
femmes, qui représentent le désir sexuel. Le fait qu’elles soient mises 
en tête de ces objets de désir entre dans le cadre des lieux communs, 
pas plus, car la plupart des occurrences du mot femmes (26 occu-
rences) se rapportent à des contextes de pudeur et de respect in-
hérents notamment au mariage et au divorce, Les femmes ne sont 
évoquées comme objets de désir que dans le cadre du mariage et 
avec un langage pudique, tel que celui de plaire, comme au verset 
de la sourate Les Femmes : « épousez donc qui vous plaira d’entre 
les femmes par deux, trois et quatre » 2, celui de charmer, comme 
au verset de la sourate Les Coalisés : « Il ne te sera plus licite après 
(de prendre en épouses d’autres) femmes ni de les échanger avec 
d’autres, même si leur beauté te charme » 3, celui de rompre com-
merce, comme à un autre verset de la même sourate : « Quand 
Zayd eut rompu commerce avec elle, nous te l’avons donnée pour 
épouse afin que nul grief ne soit fait aux croyants à l’égard des 
épouses de leurs fils adoptifs quand ils rompent commerce avec 
elles » 4 ou celui de toucher : « ou si vous touchez les femmes » 5.

b) Les fils

Viennent, ensuite, les banoun (les fils), terme apparu 13 fois 
dans le Coran. On constate que ces fils ne sont intervenus seuls 

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 15.
2.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 3.
3.	 Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 52.
4.	 Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 37.
5.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 43 ; et Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 6.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   223 06/11/2016   19:32:44





224

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

qu’une seule fois, tandis qu’ils sont apparus six fois accompagnés 
des filles, pour dénoncer le mensonge des polythéistes qui préten-
daient que Dieu avait des filles, eux qui préfèrent les fils aux filles ! 
L’objet de dénonciation est le suivant : les fils sont-ils à Dieu et les 
filles à eux, par privilège ? : « Et ils lui ont inventé des fils et des 
filles, sans science » 1 ; « Votre Seigneur vous aurait-Il privilégiés 
par les fils et a-t-Il pris pour Lui, parmi les anges, des filles ? » 2 ; 
« Aurait-Il préféré les filles aux fils ? » 3 ; « Aurait-Il pris pour lui 
des filles parmi ce qu’Il a créé et vous aurait-Il privilégiés par les 
fils ? » 4 ; « Demande-leur si à ton Seigneur reviennent les filles et à 
eux les fils ? » 5 ; « À lui reviendraient les filles et à vous les fils » 6 ?

Mais ce qui intéresse notre recherche, c’est le fait que cette pré-
férence des fils chez ceux qui aiment la vie d’ici-bas est mise en 
exergue dans sept versets où les fils interviennent accompagnés 
de l’argent dans divers contextes. Voici le verset de la sourate La 
Caverne qui nous rapporte comment l’argent et les fils sont considé-
rés comme la parure de la vie d’ici-bas chez les mécréants, contre les 
impérissables bonnes œuvres chez Dieu : « L’argent et les fils sont 
la parure de la vie d’ici-bas, alors que les impérissables bonnes 
œuvres sont chez ton Seigneur meilleures en rétribution et meil-
leures en espérance » 7.

L’évocation de l’argent et des fils intervient encore dans un 
contexte de dénonciation de l’attitude mécréante et ingrate de deux 
polythéistes faisant partie de la classe des notables de La Mecque qui 
ont répondu aux bienfaits de Dieu par leur hostilité à l’égard de son 
Envoyé et ce, dans les premières sourates du Coran : « C’est parce 
qu’il a de l’argent et des fils que, si on lui récite nos versets, il dit : 
des histoires d’anciens » 8.

« Laisse-moi, avec celui que j’ai créé isolé, à qui j’ai donné tant 
d’argent, et des fils présents (à ses côtés) » 9.

1.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 100.
2.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 40.
3.	 Coran, sourate 37 : Celles en rang, v. 153.
4.	 Coran, sourate 43 : L’Ornement, v. 16.
5.	 Coran, sourate 37 : Celles en rang, v. 149.
6.	 Coran, sourate 52 : [Le Mont] At-Tour, v. 39.
7.	 Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 46.
8.	 Coran, sourate 68 : Al-Qalam, v. 14-15.
9.	 Coran, sourate 74 : Celui qui se couvre, v. 11-13.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   224 06/11/2016   19:32:44




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

225

Dieu rappelle à ces notables que leur argent et leurs fils ne sont 
qu’un don de sa part. Ce rappel s’est répété dans six versets mec-
quois dont nous ne citons que trois : « et Il vous pourvoit d’argent 
et de fils » 1 ; « et Nous vous avons pourvu de l’argent et des fils » 2. 
« Pensent-ils que ce que nous leur pourvoyons d’argent et de 
fils… » 3

c) Les quintaux thésaurisés d’or et d’argent

L’argent vient en troisième position dans l’ordre de ces objets de 
désir, représenté par le plus grand poids, les quintaux thésaurisés, 
dans une exagération traduisant la force de la rivalité et de l’émula-
tion entre les hommes dans ce domaine, notamment avec l’évoca-
tion de deux meilleures espèces de biens : l’or et l’argent. S’ils sont 
évoqués ici dans un contexte de dénonciation, c’est parce que les 
mécréants en font des objets d’émulation et d’oubli de la vie der-
nière, et non pour sous-estimer leur valeur. En effet, les peu nom-
breuses occurrences de l’or (9) et celles moindres encore de l’argent 
(6) sont intervenues, dans leur majorité, dans des contextes d’éloge. 
Nous citons seulement celles décrivant le bonheur que Dieu pré-
pare pour les compagnons du paradis (3 fois pour l’or et 3 fois pour 
l’agent). Elles concernent les bracelets et les récipients (assiettes et 
verres) :

« Ceux-là auront des jardins d’Eden sous lesquels couleront des 
rivières. Ils y seront parés de bracelets d’or » 4 ; « Ils y seront parés 
de bracelets d’or avec des perles et leur vêtement sera de soie » 5 ; 
« Ils sont parés de bracelets d’argent estimés d’une grande va-
leur » 6.

« On fait circuler pour eux des plats d’or et des coupes » 7. « On 
fait circuler pour eux des récipients d’argent et des coupes qui 
sont cristalleries, cristalleries d’argent que l’on a bien galbées » 8.

1.	 Coran, sourate 71 : Noé, v. 12.
2.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 6.
3.	 Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 55.
4.	 Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 31.
5.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 23 ; et Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 33.
6.	 Coran, sourate 76 : L’Homme, v. 21.
7.	 Coran, sourate 43 : L’Ornement, v. 71.
8.	 Coran, sourate 76 : L’Homme, v. 15-16.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   225 06/11/2016   19:32:44





226

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Ce qui met en évidence encore l’appréciation de la valeur de l’or 
dans le Coran, c’est son apparition comme critère de référence dans 
un rachat impossible, pour le rendre plus impossible encore et ce, 
dans un contexte d’accentuation du désespoir des mécréants opu-
lents de la fiabilité de leurs biens le jour de la résurrection : « Certes, 
ceux qui dénient nos signes et meurent en mécréants, même s’ils 
offraient tout l’or du monde en vue de se racheter, cela leur sera 
refusé » 1.

C’est pourquoi la dénonciation concerne des comportements 
que Dieu n’accepte pas, tels que celui des rabbins et des moines qui 
thésaurisent l’or et l’argent et ne les dépensent pas pour la cause de 
Dieu : « À ceux qui thésaurisent l’or et l’argent et ne les dépensent 
pas pour la cause de Dieu, fais gracieuse annonce d’un tourment 
douloureux » 2.

Dans le verset de la sourate L’Ornement, la dénonciation touche 
surtout la vision matérialiste des riches qui sanctionnent la valeur 
des messages de Dieu par l’or et non par la morale et les lois qu’ils 
apportent : « Que ne lui eut-il remis des bracelets d’or ou pourquoi 
les anges ne viennent pas avec lui pour l’accompagner » 3 ?

d) Les chevaux blasonnés

Le verset des objets de désir a cette particularité d’évoquer un 
désir de possession propre aux Arabes, à savoir les chevaux blason-
nés (c’est-à-dire marqués par des marques d’excellence et de pré-
férence) qui leur sont chers. Mais le terme khayl (chevaux) n’ap-
paraît que trois fois dans le Coran, une fois dans ce verset objet de 
notre étude, et une deuxième fois dans un verset de la sourate Les 
Abeilles, où les chevaux sont évoqués parmi d’autres bestiaux utiles 
à l’homme comme montures et parures, dans un contexte d’étalage 
des bienfaits de Dieu à son égard : « Et les chevaux, les mulets et les 
ânes pour les monter et comme parure, et Il crée ce que vous ne 
savez pas » 4. Mais ils constituent une marque de puissance et de dis-
suasion dans un verset de la sourate Les Butins : « Préparez contre 

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 91.
2.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 34.
3.	 Coran, sourate 43 : L’Ornement, v. 53
4.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 8.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   226 06/11/2016   19:32:44




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

227

eux ce que vous pouvez de force et de chevaux en alerte pour épou-
vanter l’ennemi de Dieu et votre ennemi » 1.

Les chevaux sont enfin évoqués par l’une des meilleures de leurs 
espèces, à savoir les nobles cavales dont le beau défilé a fait oublier 
la prière à Salomon. Il avoue cet oubli en disant avoir préféré des 
biens à la prière, comme si les chevaux étaient de ces biens maté-
riels qui font oublier aux croyants leur Seigneur : « Quand une fin 
d’après-midi lui sont exposées les nobles cavales. Il dit : certes, j’ai 
aimé les biens plus que l’invocation de mon Seigneur, jusqu’à ce 
que (le soleil) se soit caché dans le voile (de l’horizon). Ramenez-
les-moi et il s’est mis à leur trancher les jambes et les cous » 2.

e) Les troupeaux

Viennent en cinquième lieu les ana‘âm (les troupeaux), objet de 
désir de richesse le plus évoqué dans le Coran (32 fois). Ils inter-
viennent généralement dans des versets où il est fait étalage de la 
grâce de Dieu à l’égard de ses serviteurs, comme l’a précisé ar-Râ-
ghib : « An-na‘âm concerne surtout les ibil, (nom générique de l’es-
pèce du chameau), son pluriel est ana‘âm. Cette désignation vient 
du fait que les ibil sont chez les Arabes la plus grande grâce de Dieu. 
Mais ana’âm désigne les chameaux, les bovins et les ovins. Ces es-
pèces ne peuvent être appelées ana‘âm que si elles comprennent les 
ibil » 3.

Étant donné que ana‘âm (troupeaux) vient de nia‘am (grâces de 
Dieu), ils se sont substitués à l’argent dans sa proximité (que nous 
avons auparavant signalée) avec les fils dans un verset de la sourate 
Les Poètes : « Il vous a pourvus de troupeaux et de fils » 4.

L’utilité des troupeaux est fréquemment évoquée dans le Coran 
parce qu’ils constituent une grâce de Dieu à l’égard de ses serviteurs. 
Voici deux versets de la sourate Les Abeilles nous rappelant l’utili-
té des troupeaux dans un lexique varié au point d’en faire une leçon 
pour nous : « Les troupeaux, Dieu les a créés pour vous. (Vous y 
trouvez) de la chaleur, et bien des utilités et vous en mangez » 5. 

1.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 60.
2.	 Coran, sourate 38 : Çâd, v. 31-33.
3.	 Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p.  815.
4.	 Coran, sourate 26 : Les Poètes, v. 133.
5.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 5.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   227 06/11/2016   19:32:44





228

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

« Vous avez, certes, une leçon dans les troupeaux. De leurs ventres, 
entre aliments digérés et sang, nous vous donnons à boire du lait 
pur à la saveur douce pour les buveurs » 1.

C’est pourquoi Dieu nous recommande de réciter son nom en 
guise de sa louange pour cette grande grâce : « À chaque commu-
nauté, nous avons donné un rite afin qu’ils invoquent le nom de 
Dieu sur ce qu’Il leur a attribué de bêtes de troupeau » 2.

Il est à noter, dans la célébration par le Coran de la grâce que 
représente l’attribution des troupeaux, cette ressemblance que 
constitue, entre hommes et troupeaux, leur création en couples : 
« Créateur des cieux et de la terre. Il a créé pour vous, de vous-
mêmes, des partenaires de couple, et des bêtes de troupeau par 
couples également » 3.

Il est encore à noter le fait de faire des cultures de la terre une 
jouissance pour nous et pour nos troupeaux : « Nous faisons sortir, 
avec, des cultures dont ils mangent, ainsi que leurs troupeaux. Ne 
s’en aperçoivent-ils pas ?  » 4 « En jouissance pour vous et pour vos 
troupeaux » 5.

L’homme reste pourtant meilleur et plus cher que les troupeaux, 
pour preuve : la dégradation de la valeur du mécréant indifférent au 
niveau des troupeaux, à cause de son égarement affirmé et réaffir-
mé dans trois versets représentant le seul contexte de dénonciation, 
non à l’égard des troupeaux, mais des hommes indifférents : « Nous 
avons créé pour la Géhenne beaucoup de djinns et d’hommes qui 
ont des cœurs par lesquels ils ne comprennent pas, des yeux par 
lesquels ils ne voient pas et des oreilles par lesquels ils n’entendent 
pas. Ils sont comme les troupeaux, ils sont même plus égarés. 
Ceux-là sont les indifférents » 6. « Penses-tu que la plupart d’entre 
eux entendent ou raisonnent ? Ils sont comme les troupeaux, ils 
sont même plus égarés du chemin » 7.

Le Coran fustige chez les mécréants leur jouissance de la vie et 
leur nourriture excessives et les fait ressembler à des bêtes : « Et ceux 

1.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 66.
2.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 34.
3.	 Coran, sourate 42 : La Concertation, v. 11.
4.	 Coran, sourate 32 : La Prosternation, v. 27.
5.	 Coran, sourate 79 : Celles qui tirent, v. 33 ; et Coran, sourate 80 : Le Renfrogné, v. 32.
6.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 179.
7.	 Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 44.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   228 06/11/2016   19:32:44




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

229

qui dénient nos signes, jouissent et mangent comme mangent les 
troupeaux ! Le Feu sera leur demeure » 1.

f) Le labour (Les cultures)

Le labour (11 fois) est un mot qui vient en sixième et der-
nier objet de désir d’émulation et de rivalité. On constate son ap-
parition deux fois accompagné des troupeaux dans la sourate Les 
Troupeaux : « Ils ont fait à Dieu, parmi ce qu’Il a créé comme 
cultures et troupeaux, une part » 2. « Ils dirent : ce sont des trou-
peaux et des labours tabous. N’en mangera que celui que nous 
voulons, selon leur prétention » 3.

Le labour dans le Coran est utilisé pour désigner une terre la-
bourée, il signifie donc la terre en terme de possession, comme l’a 
dit ar-Râghib : « Le labour est l’action de mettre des graines en terre 
et de préparer cette dernière à la culture. La terre labourée s’appelle 
labour, Dieu dit : « Partez tôt à votre labour si vous voulez récol-
ter » 4.

C’est à ce sens, celui de la semence, que le labour est évoqué 
conjointement avec la progéniture : « ils se démènent sur la terre 
pour y semer la corruption et détruire labour et progéniture. Or, 
Dieu n’aime la corruption » 5.

Et c’est avec cette figure que le rapport de l’homme avec sa femme 
est considéré comme un labour, afin que les femmes deviennent, 
elles-mêmes, des labours pour leurs époux : « Vos femmes sont un 
labour pour vous. Venez à votre labour de la façon que vous vou-
lez » 6.

Et c’est avec cette sublimation du sens de labour qu’est inter-
venue l’action du croyant comme un labour pour la vie dernière à 
l’instar de son labour pour la vie d’ici-bas, au sens de construction 7. 

1.	 Coran, sourate 47 : Muḥammad, v. 12.
2.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 136.
3.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 138.
4.	 Coran, sourate 68 : Al-Qalam, v. 22 ; Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 226.
5.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 205.
6.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 223.
7.	 Nous puisons cette expression chez ar-Râghib qui dit au sujet de ce verset : « On a 

imaginé le sens de construction qui résulte du labour… J’ai expliqué dans (le livre des) 
Mérites de la Charia que la vie d’ici-bas est un champ de labour pour les hommes, 
et qu’ils y sont des laboureurs. (J’y ai également expliqué) la manière de labourer… », 
Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 226.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   229 06/11/2016   19:32:44





230

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Le fait que le mécréant se contente de faire le labour de la vie d’ici-
bas, c’est-à-dire de la construire seule, sans la vie dernière, le prive 
de la construction de la vie dernière : « Quiconque veut le labour de 
la vie dernière nous lui accroîtrons son labour et quiconque veut 
le labour de la vie d’ici-bas, nous lui en donnons, mais il n’aura pas 
de part dans la vie dernière » 1.

Toutes ces richesses sont considérées au début du verset comme 
des objets de désir, puis elles ont été jugées comme une jouissance 
de la vie d’ici-bas, c’est-à-dire comme éphémères comparées à l’éter-
nité de ce qu’il y a chez Dieu, à savoir le bien de la vie de l’au-delà, 
évoquée ici par sa dénotation et non par son nom, à savoir la beau-
té du retour : « C’est là une jouissance de la vie d’ici-bas, alors que 
Dieu a la beauté du Retour ».

Cinquième constante coranique

« Et vous aimez l’argent  
d’un amour débordant ».  

« Certes, en l’amour du bien, il est fort ».  
« Oui, je me suis complu à aimer les biens  

(de ce monde) au point [d’oublier]  
le rappel de mon Seigneur »

Outre la dénonciation, dans les versets ci-dessus, de l’émula-
tion et de la rivalité en argent et en enfants chez les notables de La 
Mecque, plusieurs versets mecquois dénoncent l’exubérance de leur 
amour de l’argent, et de l’argent seul. Nous en citons d’abord le ver-
set de la sourate L’Aube qualifiant cet amour de débordant incar-
né par leur avidité dans la consommation de l’héritage fustigée en 
termes de dévoration. Déjà deux versets précédents dénoncent leur 
manque de respect à l’égard des orphelins ainsi que leur manque 
d’incitation à donner à manger aux pauvres : « Mais non, vous 
n’honorez pas l’orphelin. Vous n’incitez pas à nourrir le pauvre. 
Vous dévorez l’héritage d’une dévoration goulue. Vous aimez 
l’argent d’un amour débordant » 2.

1.	 Coran, sourate 42 : La Concertation, v. 20.
2.	 Coran, sourate 89 : L’Aube, v. 17-20. Débordant : est la traduction que nous avons 

choisie de jamma dont l’étymon dénote une grande quantité d’eau qui s’accumule et 
ne coule pas.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   230 06/11/2016   19:32:44




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

231

Ensuite, un verset de la sourate Le Calomniateur met en évi-
dence cette exubérance de l’amour de l’argent, exprimé dans par un 
langage de compte et de recompte, chez un de ces avares opulents 
qui croient que l’argent leur procure l’éternité : « Malheur à tout ca-
lomniateur diffamateur, qui amasse de l’argent et le compte et re-
compte. Il pense que son argent le rend éternel » 1.

Un autre riche se vante, enfin, d’avoir consommé des quanti-
tés considérables d’argent : « Il dit : j’ai consommé de l’argent en 
masse » 2.

Mais, en fin de compte, cet argent n’assurera pas au mécréant 
son salut, comme l’affirment et réaffirment les sourates La Nuit et 
Les Fibres rugueuses : « De rien ne lui servira son argent s’il tombe 
dans l’abîme » 3. « De rien ne lui serviront son argent et ce qu’il a 
acquis » 4.

Le mécréant reconnaîtra lui-même cette réalité le jour de la ré-
surrection après réception de son Livre dans la main gauche : 
« Mais quiconque recevra son livre dans la main gauche dira : j’au-
rais souhaité ne pas recevoir mon livre et ne pas connaître mon 
compte. J’aurais souhaité que (la mort) fût la fin. De rien ne m’a 
servi mon argent. Disparu, loin de moi, est mon pouvoir » 5.

A. – « Certes, en l’amour du bien, il est fort »

L’amour de l’argent est intervenu plusieurs fois dans le Coran 
en termes d’amour du khayr (bien) dénotant, comme en français, 
l’avantage, le profit et l’intérêt. Cet amour du bien est qualifié de 
fort (non loin de fou en français) dans la sourate « Celles qui ga-
lopent ». Cette qualification vient après une autre, non moins ac-
centuée (sous forme de serment implicite), mettant en exergue l’in-
gratitude de l’homme à l’égard son Dieu, une ingratitude déclarée et 
non cachée : « L’homme est, certes, ingrat envers son Seigneur. De 
cela, il est, certes, témoin. Certes, en l’amour du bien, il est fort » 6.

1.	 Coran, sourate 104 : Le Calomniateur, v. 1-3.
2.	 Coran, sourate 90 : La Ville, v. 6.
3.	 Coran, sourate 92 : La Nuit, v. 11.
4.	 Coran, sourate 111 : Les Fibres rugueuses, v. 2.
5.	 Coran, sourate 69 : L’Inéluctable, v. 25-29.
6.	 Coran, sourate 100 : Celles qui galopent, v. 6-8.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   231 06/11/2016   19:32:45





232

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Al-khayr (le bien) apparaît 174 fois dans le Coran avec des dé-
notations et dans des contextes dominés par la comparaison entre 
deux choses (en guise de préférence). Il a ici une entité d’adjectif (ou 
de qualificatif, selon ar-Râghib). Vient après son usage au sens du 
bien absolu, antonyme du mal, dont notamment le bien que Dieu 
a fait descendre à Muḥammad. Il a alors une entité de substantif 1. 
C’est en tant que substantif qu’interviennent les 11 occurrences du 
bien, dont deux occurrences dans le contexte de dénonciation de 
l’amour de l’argent, comme au verset de la sourate « Celles qui ga-
lopent » susmentionné et à celui de la sourate Çad, précédemment 
étudié. En effet, le verset de la sourate Çâd qui reprend les pro-
pos du prophète Sulaymân: « J’ai préféré, s’exclame-t-il, ces bien-
faits au souvenir de mon Seigneur ! » 2 Ici les bienfaits désignent 
les chevaux et l’argent, qui ont exercé leur pouvoir d’attraction sur 
Sulaymân, si bien que son amour envers Dieu s’en est ressenti. Ces 
deux occurrences apparaissent dans un contexte de condamnation 
de l’amour de l’argent.

Mais il intervient encore quatre fois dans un contexte d’appel 
à la dépense du bien, notamment avec la formule : « et vous ne 
dépensez de bien que » apparue trois fois dans deux versets voisins 
de la sourate La Vache : « et vous ne dépensez de bien que pour 
vous-mêmes, et vous ne dépensez qu’à la recherche de la face de 
Dieu. Ce que vous dépensez de bien vous sera entièrement rendu. 
Vous ne subirez pas d’injustice » 3 ; « ce que vous dépensez de bien, 
Dieu le connaît bien » 4.

Le bien est enfin apparu dans un contexte d’héritage avec la 
fonction de complément d’objet du verbe laisser dans un verset de 
la sourate La Vache : « Il vous prescrit, quand la mort se présente à 
l’un de vous, s’il laisse du bien, de faire un testament en faveur des 

1.	 Nous avons puisé cette division savante des occurrences du bien dans le Moufradât 
alfâdh al-Qur’ân de ar-Râghib : « Le bien et le mal sont utilisés selon deux entités : celle 
d’un nom, comme au verset : Que de vous se forme une communauté qui appelle au 
bien…, [Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 104], et celle d’un adjectif, comme 
au verset : Nous n’abrogeons de verset ou la faisons oublier que pour en apporter de 
meilleur ou analogue… » ; Coran, sourate 2 : La Vache, v. 106 », Moufradât alfâdh al-
Qur’ân, p. 301.

2.	 Coran, sourate 38 : Çad, v. 32.
3.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 272.
4.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 273.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   232 06/11/2016   19:32:45




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

233

père et mère et des plus proches, de la manière convenable, en de-
voir (dû) aux pieux » 1.

Sixième constante coranique

« Si vos pères, vos fils […]  
vous sont plus aimés que Dieu »

A. – L’amour de la parenté et de l’argent

Nous n’avons pas encore achevé l’étude de l’amour de l’argent 
ou des fils, mais nous allons les aborder dans deux autres contextes, 
celui, particulier, du jihâd sur le chemin de Dieu, et celui, géné-
ral, de l’allégeance parentale. Ces deux contextes imposent deux re-
gistres, celui, moral, de l’amour des parents (pères et mères) et des 
enfants, en plus des proches, et celui, matériel, de l’amour du com-
merce et des demeures, en plus de l’argent.

Cette étude part du verset de la sourate Le Repentir qui dénonce 
d’une dénonciation sévère la préférence de tout lien ou de tout bien 
à Dieu, à son prophète et au jihâd sur son chemin. En effet, comme 
nous avons vu le Coran insister sur la préférence de la vie dernière à 
celle d’ici-bas, nous le voyons ici insister de la même façon sur la né-
cessité d’accorder la primauté à l’amour de Dieu, de son prophète et 
du jihâd sur son chemin. Lisons le verset d’abord :

« Dis : si vos pères, vos fils, vos frères, vos épouses, votre 
clan, des biens que vous auriez acquis, un négoce que vous 
craindriez de voir péricliter et des demeures qui vous sont 
agréables, vous sont plus aimés que Dieu, son prophète et un 
jihâd sur son chemin, attendez alors que Dieu fasse venir son 
ordre. Dieu n’aime pas les pervers » 2.

Le verset dresse une liste hiérarchique des degrés de parenté et 
des espèces de biens. La liste comprend huit objets bien-aimés des 
hommes. Il s’agit de cinq catégories de parents (pères, fils, frères, 
épouses, clan) et trois catégories de biens (argent, commerce et de-
meures). Ils sont exposés dans un contexte d’avertissement, expri-

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 180.
2.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 24.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   233 06/11/2016   19:32:45





234

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

mé dans un langage d’attente, condamnant à la perversité et à la pri-
vation de la guidance de Dieu ceux qui les chérissent au point de les 
préférer à Dieu, à son prophète et au jihâd sur son chemin.

Nous ne devons pas oublier que ce verset vient détailler ce que le 
verset précédent énonce en bref, à savoir la proscription de prendre 
les pères et les frères en allégeance s’ils préfèrent la mécréance à la 
croyance. Dieu traite d’injustes ceux qui le font. Nous constatons 
ici une troisième apparition du verbe istahabba (aimer plus) dans 
le Coran : « Vous qui croyez, ne prenez en allégeance ni vos pères 
ni vos frères s’ils aiment la mécréance plus que la Foi. Ceux qui les 
prennent, parmi vous, en allégeance sont les injustes » 1.

La question de l’allégeance est vaste. Nous ne la traiterons que 
dans son angle principal, à savoir que Dieu est l’allié, et surtout 
l’allié des croyants. Par conséquent, l’allégeance doit être en pre-
mier lieu à Lui. Le verset de la sourate La Vache met en évidence la 
force de l’attachement des Arabes à leurs pères, au point de voir le 
Coran demander aux pèlerins, après leur accomplissement des rites 
du pèlerinage, d’invoquer Dieu comme ils invoquent leurs pères et 
même plus : « Quand vous aurez accompli vos rites, invoquez Dieu 
comme vous invoquez vos pères et même plus encore » 2.

Le verset de la sourate « Celle qui discute » va dans la même ligne 
du verset de la sourate Le Repentir en excluant (dans un langage ap-
paremment négatif mais contextuellement impératif) la sympathie 
des croyants avec ceux qui contrecarrent Dieu et son Envoyé :

« Tu ne trouveras pas de peuple croyant en Dieu et au Jour 
dernier sympathiser avec ceux qui contrecarrent 3 Dieu et son 
Envoyé, même s’ils étaient leurs pères, leurs fils, leurs frères 
ou leur clan. Ceux-là, Dieu leur a inscrit la croyance dans les 
cœurs, il les a soutenus par un esprit venu de Lui. Il les fera 
entrer dans des jardins sous lesquels coulent des rivières. Ils y 
seront éternels. Dieu d’eux est satisfait et ils sont satisfaits de 

1.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 23.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 200.
3.	 Nous estimons que contrecarrer est la traduction la plus proche du verbe hadda dont 

l’étymon dénote l’interdiction (Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 222. Ce verbe intervient 
dans le même contexte que celui de hâraba (faire la guerre), comme le démontrent sa 
morphologie et le contexte du verset de la sourate Le Repentir : « Et pour faire le guet 
pour ceux qui ont fait la guerre à Dieu et à son Envoyé, avant… », Coran, sourate 9 ; Le 
Repentir, v. 107.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   234 06/11/2016   19:32:45




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

235

Lui. Ceux-là sont le parti de Dieu. Sachez que les hommes du 
parti de Dieu sont les triomphants » 1.

En dépit de la nuance entre les deux versets concernant leur énu-
mération des biens, la similitude est frappante entre leur énuméra-
tion des degrés de parenté :

Verset du Repentir : « Si vos pères, vos fils, vos frères, vos 
épouses, votre clan » : cinq degrés.

Verset de Celle qui discute : « Même s’ils étaient leurs pères, 
leurs fils, leurs frères ou leur clan » : quatre degrés.

Entre mouwâlât (allégeance) et mouwâdda (sympathie), il y a 
plus qu’une homophonie partielle. En effet, le contexte des deux 
versets met en évidence une convergence des dénotations des verbes 
sympathiser et aimer, que renforce la présence du verbe hadda 
(contrecarrer) comme antonyme du verbe aimer.

Préférer Dieu, son Envoyé et le jihâd sur son chemin ne signi-
fie pourtant pas nier ou dévaloriser la parenté, mais seulement dé-
sapprouver tout amour plus fort et plus ardent que celui de l’amour 
de Dieu. Rappelons le verset de l’amour des égaux sur lequel nous 
nous sommes arrêtés dans la première partie de cette encyclopédie : 
« Il est des hommes qui prennent, en dehors de Dieu, de (préten-
dus) égaux qu’ils aiment comme ils aiment Dieu. (Mais) ceux qui 
croient sont les plus ardents en l’amour de Dieu » 2.

Tout lecteur du Coran constate l’insistance avec laquelle il prône 
le respect des droits de la parenté dans des registres variés dont nous 
citons d’abord celui de la consanguinité (terme qui se répète 7 fois 
dans le Coran) :

a) La suprématie de la consanguinité

1. Voici un verset affirmant de manière universelle l’unité de 
l’espèce humaine. Il vient en tête de la sourate Les Femmes, carac-
térisé par une recommandation de la piété deux fois envers Dieu 
dont la deuxième est accompagnée de la piété envers ceux qui sont 
liés par la consanguinité en guise de sublimation de l’affinité avec les 
consanguins : « Ô hommes, soyez pieux envers votre Seigneur qui 
vous a créés d’une seule âme, dont il a créé une épouse et dont il 

1.	 Coran, sourate 58 : La Discussion, v. 22.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 165.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   235 06/11/2016   19:32:45





236

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

a fait proliférer bien des hommes et des femmes. Soyez pieux en-
vers Dieu, que vous implorez (dans vos requêtes), et envers vos 
consanguins. De vous, Dieu est surveillant » 1.

2. Voici encore deux versets des sourates Les Coalisés et Les 
Butins affirmant la priorité de l’allégeance à la consanguinité, ins-
crite dans le Livre de Dieu, par rapport à celle à la Foi, prioritaire 
aux débuts de l’Islam. Cette priorité de l’allégeance à la parenté ne 
signifie pas une annulation de celle à la Foi, notamment concernant 
l’allégeance au prophète, comme l’indique le verset de la sourate Les 
Coalisés : « Le prophète est plus proche des croyants qu’ils ne le 
sont d’eux-mêmes et ses épouses sont leurs mères. Ceux liés par la 
consanguinité ont priorité (en matière d’héritage) les uns par rap-
port aux autres, selon le Livre de Dieu sur les croyants et les émi-
grés, à moins que vous ne fassiez à vos alliés une faveur. Cela est 
inscrit dans le Livre » 2.

3. Dans le même temps, l’allégeance à l’émigration et au jihâd 
(c’est-à-dire celle de la Foi) ne signifie pas une annulation de l’allé-
geance à la parenté, comme l’indique le dernier verset de la sourate 
Les Butins : « Et ceux qui ont cru par la suite, ont émigré et ont fait 
jihâd avec vous, ceux-ci sont les vôtres. Ceux liés par la consangui-
nité sont prioritaires les uns par rapport aux autres, selon le Livre 
de Dieu. Dieu est de toute chose connaissant » 3.

b) La bienfaisance envers père et mère

La bienfaisance envers le père et la mère est ordonnée clairement 
et avec insistance. Son rappel est fréquent dans le Coran. C’est la 
deuxième des recommandations de Dieu, directement après celle de 
l’adorer seul, sans Lui donner d’associés. Un tel ordre (des recom-
mandations) se répète quatre fois :

1.	 Dans les illustres recommandations de la sourate Le Voyage 
nocturne que tout enfant apprend par cœur à l’école : « Ton 
Seigneur a décrété que vous n’adoriez que Lui et envers 
vos père et mère (agissez) d’une bienfaisance. Si l’un deux 
ou tous les deux atteignent, chez toi, la vieillesse, ne leur 

1.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 1.
2.	 Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 6.
3.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 75.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   236 06/11/2016   19:32:45




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

237

dis pas : fi ! et ne les rudoie pas. Dis-leur des paroles géné-
reuses » 1.

2.	 Dans les recommandations de la sourate Les Femmes : « Ado-
rez Dieu et ne lui associez rien, et envers vos père et mère 
(agissez) avec bienfaisance, ainsi qu’ (envers) les proches, 
les orphelins, les pauvres, le voisin proche, le voisin loin-
tain, le compagnon par proximité, le voyageur en détresse et 
ceux qui sont en votre possession. Dieu n’aime ni l’arrogant 
ni le fanfaron » 2.

3.	 Dans la liste des actions illicites citées dans la sourate Les 
Troupeaux : « Dis : venez, que je vous récite ce que déclare 
illicite votre Seigneur : ne lui associez rien et envers vos père 
et mère (agissez) avec bienfaisance. Ne tuez pas vos enfants 
pour indigence, c’est Nous qui pourvoyons à vos besoins et 
aux leurs. N’approchez pas les turpitudes, ce qui en est ap-
parent et ce qui est caché. Ne tuez pas l’âme que Dieu a dé-
clarée illicite, sauf dans le droit. C’est ce qu’Il vous a recom-
mandé afin que vous raisonniez » 3.

4.	 Plus, le Coran nous cite ces recommandations comme un 
pacte pris aux fils d’Israël prouvant l’unité des lois de Dieu : 
« Quand nous prîmes le pacte des Fils d’Israël : n’adorez que 
Dieu, et envers vos père et mère (agissez) avec bienfaisance, 
et envers les proches, les orphelins, les pauvres » 4.

c) La bienfaisance envers les proches

Al-qourba (la parenté) vient de qourb (ascendance) en termes de 
lignes et de degrés 5. Elle apparaît 16 fois dans le Coran sur les 62 oc-
currences du verbe qarouba (s’approcher), plus 26 occurrences de 
l’adjectif qarîb (proche) et 5 du verbe iqtaraba (approcher).

1.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 23.
2.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 36.
3.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 151.
4.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 83.
5.	 Al-Qourba : l’ascendance en termes de lignes et de degrés est l’une des six dénotations 

du mot qourb, comme l’a décidé ar-Râghib dans son Moufradât alfâdh al-Qur’ân, 
qurb (proximité) et al-bou‘d (éloignement) sont des antonymes… Ils sont utilisés 
pour dénoter lieu, temps, ascendance, hiérarchie, égard et capacité… Voir, Moufradât 
alfâdh al-Qur’ân, p. 663.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   237 06/11/2016   19:32:45





238

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Le coran a deux expressions pour exprimer la parenté : la pre-
mière est : dhou-l-qourba (12 fois) ou oulou-qourba (3 fois) (littéra-
lement : celui ayant parenté avec) et la deuxième est aqraboun (plus 
proches) présente 6 fois dans le Coran, dont 5 fois conjointement 
avec al-wâlidayn (père et mère) ; cela explique la forme compara-
tive de cette formule 1.

Le proche est à la tête de la liste de ceux à qui on doit donner l’au-
mône. Nous avons repéré cette hiérarchie dans plusieurs contextes.

1. En effet, le proche vient après Dieu et son Envoyé dans la ap-
parition des butins et des prises : « Sachez que, d’un quelconque 
butin que vous preniez, le cinquième revient à Dieu, à l’Envoyé, au 
proche, aux orphelins, aux pauvres et au voyageur en détresse » 2 ; 
« Ce que Dieu a accordé comme prise à son Envoyé sur les gens des 
cités, appartient à l’Envoyé, au proche, aux orphelins, aux pauvres 
et au voyageur en détresse » 3.

2. Il vient également après les père et mère, s’agissant des dé-
penses de bien et de la bienfaisance. Nous avons déjà passé en revue 
le verset 36 de la sourate Les Femmes. Voici encore un verset de 
la sourate La Vache suivant la même hiérarchie : « Ils t’interrogent 
sur ce qu’ils dépensent ; dis : ce que vous dépensez de bien ira au 
père et à la mère, aux proches, aux orphelins, aux pauvres et au 
voyageur en détresse » 4.

3. Mais lorsque les père et mère ne sont pas évoqués, il vient en 
tête de la liste de ceux à qui on doit donner l’aumône : « Donne au 
proche son droit, au pauvre et au voyageur en détresse » 5.

4. Nous remarquons enfin une sacralisation de l’arbre généa-
logique comprenant trois degrés (pères, épouses et descendants) 
et intégrant tous ceux dont Dieu atteste la réforme et décrète l’en-
trée au paradis : « Seigneur, fais-les entrer dans les jardins d’Eden 

1.	 Dans notre traduction en français des versets de cette partie de notre étude de la 
parenté, le lecteur ne remarquera la différence entre les deux formules qu’en nombre. 
Ainsi, quand proche apparaît au singulier, c’est de la première formule qu’il s’agit, 
dans la mesure où la quasi-totalité des occurrences de dhou-l-qourba est au singulier. 
Mais quand proches apparaît au pluriel, c’est de la deuxième formule qu’il s’agit, car 
« aqraboun », au sens de proche, n’est apparu qu’au pluriel.

2.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 41.
3.	 Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 7.
4.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 215.
5.	 Coran, sourate 17 : Le Voyageur nocturne, v. 26 ; et Coran, sourate 30 : Les Romains, 

v. 38.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   238 06/11/2016   19:32:45




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

239

que tu leur as promis, ainsi que ceux qui sont réformés parmi leur 
pères, leurs épouses et leurs descendants. Tu es le Tout puissant, le 
Sage » 1 ; « Les jardins d’Eden, ils y entrent, ainsi que ceux qui sont 
réformés parmi leur pères, leurs épouses et leurs descendants » 2.

Commentaire utile : Mais ce que le Coran dénonce en ma-
tière d’allégeance, c’est le fait de suivre aveuglement les pères, sans 
connaissance ni réflexion, comme l’attestent deux versets célèbres 
des sourates La Vache et La Table servie : « Quand on leur dit : sui-
vez ce que Dieu a révélé, ils disent : nous suivons plutôt ce à quoi 
nous avons trouvé nos pères, même si leurs pères ne raisonnaient 
point et ne se guidaient pas » 3 ; « Quand on leur dit : venez à ce 
que Dieu a révélé et à l’Envoyé, ils disent, ce à quoi nous avons 
trouvé nos pères nous suffit, même si leurs pères ne savaient rien 
et ne se guidaient pas » 4.

Contrastant avec cette absence de science chez ceux qui ont le 
culte des pères, le Coran nous rapporte, dans un contexte d’éloge 
évident la déclaration savante de Joseph, qui reconnaît avec une 
fierté justifiée, son appartenance à ses pères : « J’ai suivi la religion 
de mes pères : Abraham, Isaac et Jacob. Nous ne saurions associer 
à Dieu quoi que soit. C’est une grâce de Dieu sur nous accordée 
ainsi que sur beaucoup d’hommes, mais la plupart des hommes ne 
sont pas reconnaissants » 5.

Adorer Dieu, l’Unique, tel était le pacte que Jacob conclut avec 
ses fils : « Étiez-vous témoins lorsque la mort se présenta à Jacob ? 
Il dit à ses fils : qu’adorez-vous après moi ? Ils dirent : nous ado-
rons ton Dieu et le Dieu de tes pères : Abraham, Ismaël et Isaac, 
un Dieu unique à qui nous nous en remettons » 6.

Observation : Nous allons passer en revue six occurrences des 
amours de l’homme dont quatre ont trait aux fausses croyances des 
mécréants, alors que les deux qui restent se rapportent à la mau-
vaise conduite des hypocrites :

1.	 Coran, sourate 15 : Pardonneur, v. 8.
2.	 Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 23.
3.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 170.
4.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 104.
5.	 Coran, sourate 12 : Joseph, v. 38.
6.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 133.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   239 06/11/2016   19:32:45





240

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Septième constante coranique

« Parmi les hommes, il y en est qui prennent, 
en dehors de Dieu, de (pseudo) égaux qu’ils 

aiment comme ils aiment Dieu »
Nous nous sommes arrêtés plusieurs fois sur « l’amour des pseu-

do égaux à Dieu », notamment dans la première partie de cet ou-
vrage, lorsque nous avions à comparer l’amour des polythéistes pour 
leurs associés et l’ardeur de l’amour des croyants pour Dieu, consis-
tant à lui réserver seul la qualité de Dieu et de Seigneur, amour plus 
grand que celui qu’ils réservent à leurs pères, voire à eux-mêmes.

Nous évoquons à nouveau ce genre d’amour pour essayer de 
comprendre pourquoi le Coran dénonce à sept reprises un tel po-
lythéisme. Cette dénonciation se fait par différentes formula-
tions, « faire des égaux » andâd apparaît six fois dans le Coran, 
contre quatre fois pour « faire des associés 1 » chourakâ’a. Quant à 
« prendre des égaux », cela apparaît seulement dans le verset objet 
de notre étude, contre 9 occurrences pour « prendre des alliés ».

L’égalité est donc une forme de polythéisme caractérisée par cette 
prétention de l’existence de pseudo-dieux égaux à Dieu en sa divi-
nité 2, à qui les polythéistes accordent un amour (au sens de culte) 
égal à celui réservé à Dieu. Le verset de la sourate La Vache met 
en évidence la nature d’un tel amour erroné chez les polythéistes : 
« Parmi les hommes, il en est qui prennent, en dehors de Dieu, de 
(pseudo) égaux qu’ils aiment comme ils aiment Dieu. Mais ceux 
qui croient sont plus ardents en l’amour de Dieu. Si ceux qui sont 
injustes, lorsqu’ils verront le tourment, pouvaient voir que la force 
est toute à Dieu et que Dieu est sévère en son châtiment » 3.

1.	 Le mot associés est apparu 22 fois dans le Coran dont 4 fois comme complément 
d’objet du verbe faire, 4 fois encore comme complément d’objet du verbe adorer et 
4 fois enfin comme complément d’objet du verbe prétendre. Il apparaît une seule 
fois comme complément d’objet du verbe adjoindre. Il apparaît aussi dans d’autres 
environnements grammaticaux 9 fois. Le sens d’association en divinité est évident chez 
les polythéistes.

2.	 ar-Râghib définit l’égal comme suit : « Un égal à une chose partage avec elle son 
essence. Il est en quelque sorte son semblable. La semblance se dit dans tout partage. 
Chaque égal est semblable, mais tout semblable n’est pas égal ». Voir, Moufradât 
alfâdh al-Qur’ân, p. 796.

3.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 165.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   240 06/11/2016   19:32:45




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

241

Déjà dans un verset au début de la même sourate, le Coran pros-
crit aux hommes de « faire des égaux à Dieu », alors qu’ils savent 
que c’est lui qui leur attribue ce dont ils jouissent sur cette terre : 
« Qui, pour vous, a fait de la terre une couche et du ciel un édifice, 
(qui) fait descendre du ciel de l’eau par laquelle Il vous fait sortir 
des fruits pour votre subsistance. Ne faites pas des égaux à Dieu, 
alors que vous le savez » 1.

Dans la sourate mecquoise de « Elles sont rendues explicites », le 
Coran dénonce de le fait de faire des égaux à Dieu qui a créé la terre, 
l’a bénie et a proportionné ses ressources : « Dis, déniez-vous Celui 
qui a créé la terre en deux jours, et lui faites-vous des égaux ? C’est 
le Seigneur des univers. Il y a créé des (montagnes) en ancrages, l’a 
bénie et y a proportionné la nourriture en quatre jours, également 
pour ceux qui (les) réclament » 2.

C’est ce que confirme un verset de la sourate Les Groupes qui 
nous indique, comme plusieurs autres versets ayant le même 
contexte, comment l’homme répond aux bienfaits de Dieu par l’in-
gratitude, dont fait partie sa création de toutes pièces de pseudo-
égaux à Dieu : « Puis, lorsqu’Il lui accorde, de sa part, un bien-
fait, il oublie ce pour quoi il priait auparavant, et fait de (pseudo) 
égaux à Dieu, pour égarer (les hommes) de son chemin. Dis : jouis 
de ta mécréance, tu seras, certes, un des compagnons du Feu » 3.

Un verset de la sourate d’Abraham partage avec le verset de la 
sourate Les Groupes la réaffirmation de la conséquence de cette 
création d’égaux à Dieu, à savoir l’égarement du chemin de Dieu. 
D’ailleurs, les deux versets ont en commun cette considération de 
la vie d’ici-bas comme étant une jouissance éphémère, suivie de la 
mauvaise fin des « faiseurs d’égaux » 4, parce qu’ils deviendront des 
compagnons du Feu : « Ils ont créé de (pseudo) égaux à Dieu pour 
égarer de son chemin. Dis : jouissez, votre destination sera, certes, 
le Feu » 5.

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 22.
2.	 Coran, sourate 41 : Ont été détaillés, v. 9-10.
3.	 Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 8.
4.	 Remarquons la forme impérative du verbe jouir qui dénote une accentuation du ton 

menaçant que comporte déjà la dénonciation de la mécréance : « Jouissez, votre 
destination sera, certes, le Feu » ; « Jouis de ta mécréance, tu seras, certes, un des 
compagnons du Feu ».

5.	 Coran, sourate 14 : Abraham, v. 30.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   241 06/11/2016   19:32:46





242

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

C’est ce que nous peint un verset de la sourate Saba en rappor-
tant une séquence des disputes entre ceux qui sont humiliés avec 
ceux qui s’enorgueillissent, parce que ce sont ces derniers qui ont 
poussé les premiers à faire des égaux à Dieu : « Mais ceux qui 
étaient humiliés diront à ceux qui s’enorgueillissaient : c’est plu-
tôt la machination de nuit et de jour, lorsque vous nous ordonniez 
de dénier Dieu et de lui faire des égaux. Ils cèleront le regret quand 
ils auront vu le châtiment. Nous poserons des chaînes aux cous de 
ceux qui dénient. Seraient-ils être rétribués autrement que selon 
ce qu’ils faisaient ? » 1

Il y a les deux dernières occurrences du verbe istahabba (aimer 
plus) dans deux formules.

Il est normal chez les « faiseurs d’égaux » de préférer leur poly-
théisme, qui est en réalité l’occultation d’une vérité dont parle tout 
l’univers, à savoir l’unicité de Dieu. C’est la raison pour laquelle 
le Coran donne à cette occultation le nom de koufr (mécréance), 
néologisme islamique, introduit par le Coran dans la langue arabe, 
ayant pour antonyme al-imân (la Foi) qui signifie en arabe propen-
sion (du cœur, de l’âme) à une vérité universelle : la croyance en un 
dieu unique.

C’est pourquoi il est normal, dans une logique coranique, de 
dénoncer la préférence chez les polythéistes de leur polythéisme 
au monothéisme. Étant donné que la mécréance est un processus 
d’occultation ne découlant pas d’une appréhension de l’essence de 
l’existence, mais d’un jugement et d’un choix tendancieux dicté 
par l’ignorance, il est normal de voir le Coran condamner les mé-
créants à la préférence de l’aveuglement (polythéisme et mécréance) 
à la guidance (la Foi). Ce jugement est essentiellement énoncé par le 
verbe ‘istahabba (aimer plus) dans ses deux dernières occurrences 
dans le Coran. Nous avons déjà étudié ses deux premières occur-
rences inhérentes à la préférence des mécréants de la vie d’ici-bas à 
la vie dans l’au-delà.

1.	 Coran, sourate 34 : Saba, v. 33.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   242 06/11/2016   19:32:46




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

243

Huitième constante coranique

« S’ils aiment la mécréance plus que la Foi »
Nous avons déjà souligné, au paragraphe de la préférence de 

la vie d’ici-bas de cette partie de l’encyclopédie de l’amour, la re-
lation entre les versets 23 et 24 de la sourate Le Repentir : ils sont 
unis par le contexte de proscription de l’allégeance aux mécréants, 
même quand ils sont à la tête de la hiérarchie de la parenté. Nous al-
lons nous arrêter, encore une fois, sur le verset 23 de la sourate Le 
Repentir pour nous centrer sur la notion de préférence de la mé-
créance à la Foi : « Vous qui croyez, ne prenez en allégeance ni vos 
pères ni vos frères, s’ils aiment la mécréance plus que la Foi. Ceux 
parmi vous qui les prennent en allégeance sont les injustes » 1.

À nous référer à la définition de l’istihbab (aimer une chose plus 
qu’une autre) chez ar-Râghib, on constate que « aimer la mécréance 
plus que la Foi » signifie choisir exclusivement la mécréance au 
point de délaisser son antonyme, la Foi. Nous avons déjà consta-
té cette tendance au chapitre de l’absence de l’amour de Dieu pour 
les mécréants (3ème partie de l’encyclopédie). Nous voulons ici faire 
la lumière sur certains versets qui mettent l’accent sur l’obstination 
des mécréants dans leur déni, et par conséquent, l’impossibilité de 
leur Foi, incarnant ainsi le caractère absolu de leur istihbab (leur 
préférence absolue).

A. – « La plupart des hommes ne veulent  
que la franc-mécréance »

Cette obstination à dénier(les signes de Dieu) est confirmée par 
deux versets presque identiques des sourates Le Voyage nocturne 
et La Différentiation ; ils mettent en évidence l’impossibilité pour la 
plupart des hommes de tirer profit de l’explicité du Coran, à cause 
de leur acharnement dans la mécréance :

« Certes, nous avons rendu explicite, pour les hommes, toutes 
sortes d’exemples dans ce Coran, mais la plupart des hommes ne 
veulent que la franc-mécréance » 2. « Certes, nous l’avons rendu 

1.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 23.
2.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 89.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   243 06/11/2016   19:32:46





244

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

explicite, afin qu’ils se rappellent, mais la plupart des hommes ne 
veulent que la franc-mécréance » 1.

Nous avons vu, au chapitre de la mécréance, comment cette der-
nière signifie, entre autres, l’ingratitude vis-à-vis des bienfaits de 
Dieu. Nous citons deux versets des sourates Le Voyage nocturne 
et Abraham comme deux exemples consacrant cette tendance de 
l’homme à ne pas reconnaître, voire remercier Dieu pour ses bien-
faits. Cette absence de reconnaissance est une façon d’occulter ses 
bienfaits, et cette occultation est à l’essence du koufr (mécréance) 
en arabe :

En effet, le verset de la sourate Le Voyage nocturne nous indique 
que l’homme répond au secours que Dieu lui apporte lors des mal-
heurs par une franc-mécréance qui devient avec le temps son sta-
tut permanent : « Quand le dommage vous touche, sur mer, vous 
en oubliez tous ceux que vous invoquiez en dehors de Dieu, excep-
té Lui. Mais une fois sauvés, vous vous détournez. L’homme est in-
juste, franc-dénégat » 2.

Quant au verset de la sourate d’Abraham, il met en évidence la 
grande générosité et les bienfaits de Dieu vis-à-vis de ses serviteurs 
qui y répondent par la mécréance à cause de leur injustice : « Il vous 
donne tout ce que vous demandez. Si vous comptiez les bienfaits 
de Dieu, vous ne sauriez les dénombrer. L’homme est très injuste, 
franc-mécréant » 3.

Une des pires sortes de mécréance consiste chez les polythéistes 
à dire que Dieu a des enfants parmi les serviteurs qu’il a lui-même 
créés, notamment parmi les anges : « Ils ont fait de ses serviteurs 
une partie intégrante de Lui-même. L’homme est un ingrat mani-
feste » 4.

La dénégation apparaît comme une définition de la mécréance 
dans un verset de la sourate Les Butins : « Les pires des êtres, au-
près de Dieu, sont ceux qui Le dénient, ne croyant pas » 5. Cette dé-
finition de la mécréance est réaffirmée par plusieurs versets, nous en 
citons le premier verset de la sourate Le Tonnerre, qui juge que la 

1.	 Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 50.
2.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 67.
3.	 Coran, sourate 14 : Abraham, v. 34.
4.	 Coran, sourate 43 : L’Ornement, v. 15.
5.	 Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 55.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   244 06/11/2016   19:32:46




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

245

plupart des hommes ne croient pas : « A. L. M. R. Voici les signes 
du Livre. Ce qu’on t’a révélé, de ton Seigneur, est la vérité, mais la 
plupart des hommes ne croient pas » 1.

D’autres versets montrent combien la mécréance pénètre dans 
les cœurs des criminels, signifiant l’impossibilité de leur Foi. C’est 
ce qu’affirment avec force deux versets de la sourate Al-Hijr consi-
dérant la mécréance comme la cause de la perdition des Anciens : 
« Ainsi le faisons-nous pénétrer dans les cœurs des criminels. Ils 
ne croient pas, et la loi des Anciens est déjà révolue » 2, et c’est ce 
que confirment deux versets de la sourate Les Poètes, avec le même 
langage de pénétration portant la même charge sémantique, à sa-
voir la perdition, tout en substituant le tourment douloureux à la loi 
des anciens : « Ainsi le faisons-Nous pénétrer dans les cœurs des 
criminels. Ils n’y croient pas, jusqu’à ce qu’ils voient le tourment 
douloureux » 3.

Deux versets de la sourate Jonas expliquent en détail ce sens, 
en considérant que ces mécréants font partie de ceux sur lesquels 
doit s’appliquer la parole de Dieu, à savoir rester dans la mécréance 
jusqu’à la venue du châtiment douloureux : « Ceux sur qui se réa-
lise 4 la Parole de ton Seigneur ne croient pas, même si leur sont 
venus tous les signes, jusqu’à ce qu’ils voient le châtiment doulou-
reux » 5.

Retournons aux cœurs des mécréants pour constater, dans un 
verset de la sourate Les Abeilles, comment végète la mécréance dans 
les cœurs de ceux qui ne croient pas à la vie dernière : « Votre Dieu 

1.	 Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 1.
2.	 Coran, sourate 15 : Al-Hijr, v. 12-13.
3.	 Coran, sourate 26 : Les Poètes, v. 200-201.
4.	 Se réalise est l’équivalent de haqqat en arabe. Nous avons choisi cette traduction 

en application de la règle d’interprétation du Coran par le Coran. En effet, cette 
traduction va avec une autre évocation de la Parole de ton Seigneur dans un verset de 
la sourate Houd où tammat (s’accomplit) s’est substitué à haqqat se réalise dans notre 
verset ci-dessus. Le verset de la sourate Houd rappelle le serment de Dieu de remplir 
la Géhenne de tous les humains et les djinns qui suivent les pas de Satan : « Ainsi 
s’accomplit la Parole de ton Seigneur : je remplirai, certes, la Géhenne de tous les djinns 
et les hommes ». Coran, sourate 11 : Houd, v. 119. Le verset de la sourate Çâd rapporte 
en détail ce serment : « Il dit : la vérité et la vérité je dis : je remplirai la Géhenne de toi et 
tous ceux qui te suivent ». Coran, sourate 38 : Çâd, v. 84-85.

5.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 96-97.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   245 06/11/2016   19:32:46





246

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

est un Dieu unique. Ceux qui ne croient pas en la vie dernière, 
leurs cœurs dénient, et ils sont orgueilleux » 1.

Cette situation de déni et d’orgueil est confirmée par un verset 
de la sourate Les Troupeaux qui établit une corrélation entre 
tyrannie et aveuglement 2 : « Nous brouillerons leur cœur et 
leur vue, pour les punir de n’avoir pas cru une première fois, 
et Nous les laisserons s’aveugler dans leurs débordements » 3.

Mais c’est l’ivresse qui est entrée en corrélation avec l’errance 
en aveugle dans un verset de la sourate d’Al-Hijr : « Par ta vie, ils 
errent, dans leur ivresse, aveuglés » 4.

Cet aveuglement nous fait passer à l’aveuglement des cœurs des 
mécréants qui aiment la mécréance plus que la guidance :

Neuvième constante coranique

« Ils ont aimé l’aveuglement plus que  
la guidance »

Nous arrivons maintenant à la quatrième et dernière apparition 
du verbe istahabba (aimer plus) pour dénoncer la propension de 
Thamoud (un des peuples refusant les messages de Dieu) à la mé-
créance. Celle-ci représente, selon la logique coranique, un état 
d’absence de vision des choses telles qu’elles sont. Ainsi le Coran 
substitue-t-il « l’aveuglement » à « la mécréance », comme «la gui-
dance» s’est substituée à son équivalent, « la clairvoyance », dans la 
mesure où guidance signifie la vue (au sens de découverte) du che-
min aboutissant au salut, c’est-à-dire à Dieu. « Quant à Thamoud, 
ils ont aimé l’aveuglement plus que la guidance, et un châtiment 
foudroyant et avilissant les surprit à cause de ce qu’ils faisaient » 5. 
La conséquence d’une telle préférence erronée est connue dans la 
logique coranique : c’est la disparition de Thamoud de la manière 

1.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 22.
2.	 Aveuglement : est ici la traduction du terme coranique al-‘amâ. C’est un autre mot que 

al-‘amah (la cécité). Il est peu fréquent (sept occurrences avec sa seule forme verbale 
ya‘mahoun). ar-Râghib le définit comme : « une hésitation à faire une chose découlant 
d’une désorientation », (Moufradât alfâdh al-Qur’ân, p. 588). Ce mot intervient en 
relation avec la tyrannie cinq fois, avec l’ivresse une fois et avec la parure une fois.

3.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 110.
4.	 Coran, sourate 15 : Al-Hijr, v. 72.
5.	 Coran, sourate 41 : Ont été détaillés, v. 17.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   246 06/11/2016   19:32:46




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

247

qui leur a été réservée, à savoir la foudre, en châtiment de leurs 
mauvaises actions.

A. – Les occurrences de l’aveuglement dans le Coran

L’aveuglement fustigé dans le Coran est celui du cœur, centre de 
la clairvoyance, et non la cécité physique (des yeux). Pour preuve, la 
négation de cette dernière contre l’affirmation de la première dans 
un verset de la sourate Le Pèlerinage : « Eh quoi, n’ont-ils pas che-
miné sur la terre ayant des cœurs avec lesquels comprendre, et des 
oreilles avec lesquelles entendre ? Non, ce ne sont pas les yeux qui 
(deviennent) aveugles, mais les cœurs dans les poitrines » 1.

Si nous nous référons aux occurrences du mot aveugle et de ses 
dérivés dans le Coran, nous constatons une prédominance de ses 
contextes allant dans ce sens. En effet, sur les 28 occurrences de ce 
mot (20 pour l’adjectif aveugle au singulier et au pluriel, 6 pour son 
verbe et deux apparitions pour son nom d’action), il intervient 25 
fois pour dénoncer l’aveuglement du cœur. Il n’apparaît que trois 
fois pour dénoter une cécité physique : une fois au sujet de l’aveugle 
de la sourate « Il s’est renfrogné » : « Il s’est renfrogné et détourné, 
parce que l’aveugle est venu à lui » 2, et deux fois dans un contexte 
de négation du grief en matière de jihâd : « Il n’y a nul grief à 
l’aveugle, nul grief au boiteux, nul grief au malade » 3.

Le verset le plus proche du verset de la préférence de l’aveugle-
ment chez les mécréants serait le verset de la sourate Ont été détail-
lés qui se caractérise par une comparaison faite entre l’état de gui-
dance (et de guérison) que représente la réception par les croyants 
de ce Coran et l’état de l’occlusion des oreilles et de l’aveuglement 
des yeux constatés chez ceux qui dénient qu’incarne leur refus d’en-
tendre ou de percevoir les versets du Coran : « Si nous avions fait 
de ce Coran un texte barbare, ils auraient dit : si seulement ses ver-
sets avaient été explicités ! Quoi, serait-il arabe et barbare ? Dis : il 
est pour ceux croient guidance et guérison. Quant à ceux qui dé-

1.	 Coran, sourate 22 : Le Pèlerinage, v. 46.
2.	 Coran, sourate 80 : Le Renfrogné, v. 1-2.
3.	 Coran, sourate 24 : La Lumière, v. 61 ; et Coran, sourate 48 : Le Triomphe, v. 17.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   247 06/11/2016   19:32:46





248

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

nient, ils ont surdité dans les oreilles et il (le Coran) est pour eux 
une cécité. Ceux-ci sont appelés d’un lieu lointain » 1.

Pour comprendre ce jugement divin au sujet du statut des mé-
créants, rappelons que les Livres de Dieu sont entre autres qualifiés 
cinq fois de baçâ’er (éclairs de clairvoyance 2), trois fois au sujet du 
Coran et deux fois au sujet de la thora, c’est-à-dire des versets clairs, 
venus pour faire voir les vérités de l’existence et du devenir aux 
hommes. Le verset de la sourate Les Troupeaux incarne le mieux ce 
jugement, notamment en jugeant comme clairvoyant celui qui croit 
et comme aveugle celui qui ne croit pas : « Vous sont venus des 
éclairs de clairvoyance de votre Seigneur. Quiconque voit clair, 
c’est pour lui-même. Quiconque s’aveugle, c’est contre lui-même. 
Je ne suis pas votre garant » 3.

Deux autres versets qualifient le Coran de baçâ’ir (éclairs de 
clairvoyance), avec une même formulation caractérisée par la 
conjonction de la guidance et de la miséricorde à baçâ’ir : « Dis, 
je suis ce que me révèle mon Seigneur. Voici des éclairs de clair-
voyance de votre Seigneur, une guidance et une miséricorde pour 
un peuple qui croit » 4 ; « Voici des éclairs de clairvoyance de votre 
Seigneur, une guidance et une miséricorde pour un peuple ayant 
la certitude » 5.

Concernant la Thora, nous remarquons la présence des mêmes 
éléments de conjonction avec baçâ’ir dans un verset de la sourate 
La Narration : « nous avons donné à Moïse le Livre, après avoir fait 
périr les premières générations, (ce fut) des éclairs de clairvoyance 
pour les hommes, une guidance et une miséricorde, afin qu’ils se 
rappellent » 6.

Quant au verset de la sourate Le Voyage nocturne, le terme de 
baçâ’ir y apparaît seul pendant que Moïse dialogue avec Pharaon : 
« Tu sais bien que ceux-ci n’ont été révélés que par le Seigneur des 

1.	 Coran, sourate 41 : Ont été détaillés, v. 44.
2.	 Nous avons choisi cette traduction de Jacques Berque du terme coranique baçâ’ir 

parce qu’elle correspond, dans sa nouveauté morphosémantique, au choix du Coran, 
baçâ’ir étant un néologisme coranique en arabe.

3.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 104.
4.	 Coran, sourate 6 : Al-A‘râf, v. 203.
5.	 Coran, sourate 45 : L’Agenouillée, v. 20.
6.	 Coran, sourate 28 : La Narration, v. 43.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   248 06/11/2016   19:32:46




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

249

cieux et de la terre (comme) des éclairs de clairvoyance. Je te crois, 
certes, Pharaon, perdu » 1.

B. – Fréquence de l’adjectif aveugle au singulier

Nous constatons dans les dix occurrences de l’adjectif aveugle au 
singulier a‘mâ un contexte de comparaison (qui est en réalité une 
édification) répétée plusieurs fois sous forme d’interrogation sur 
l’impossible égalité de situation et de devenir entre un aveugle et 
celui qui voit, interrogation dont la réponse par non est une évi-
dence. Dans le verset de la sourate Houd, on entend, par les deux 
groupes différents, des hommes (individus) croyants et mécréants : 
« Les deux groupes ressemblent, l’un à celui qui est aveugle et 
sourd, l’autre à celui qui voit et entend, seraient-ils égaux en 
exemple ? N’allez-vous pas vous rappeler ? » 2 Dans le verset de 
la sourate Le Tonnerre, ces hommes sont comparés à deux choses 
opposées, les ténèbres et la lumière : « Dis : seraient-ils égaux, 
l’aveugle et celui qui voit ? Ou bien seraient-elles égales, les té-
nèbres et la lumière ? » 3

Mais la même comparaison apparaît dans deux autres versets 
sous forme d’affirmation cette fois-ci (et non d’interrogation) pour 
exclure une telle égalité, aussi bien chez les hommes que dans l’uni-
vers : « L’aveugle ne saurait être égal à celui qui voit, pas plus que 
les ténèbres à la lumière » 4.

C. – Récurrence de l’adjectif aveugles au pluriel

Quant aux occurrences de l’adjectif aveugles au pluriel dix fois, 
elles concernent des peuples et des groupes atteints de la même si-
tuation d’aveuglement du cœur. Ce pluriel prend trois formes : 
a‘oum’y 8 fois, a‘ouyân une fois et a‘amîn une fois. Commençons 
par cette dernière forme présente dans le verset de la sourate Al-
A‘râf qui justifie le naufrage du peuple de Noé par leur démenti des 
signes de Dieu, et notamment par la cécité de leurs cœurs : « Ils le 

1.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 102.
2.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 24.
3.	 Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 16.
4.	 Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 19-20.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   249 06/11/2016   19:32:46





250

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

traitèrent d’imposteur. Nous le sauvâmes, lui et ceux qui étaient 
avec lui, dans l’Arche, et nous engloutîmes ceux qui avaient dé-
menti nos signes. C’était un peuple d’aveugles » 1.

Et c’est dans ce sens qu’ont été jugés aveugles ceux qui ont re-
fusé la guidance parmi les polythéistes de La Mecque, dans un ver-
set qui s’est répété tel quel deux fois dans le Coran : « Tu ne saurais 
guider les aveugles (loin) de leur égarement. Tu ne peux faire en-
tendre que ceux qui croient en nos signes, qui sont musulmans » 2.

En revanche, cet aveuglement, et avant lui la surdité, sont ex-
clus chez les Serviteurs du Tout-Miséricorde quand on leur rappelle 
les signes de leur Seigneur : « Ceux qui, lorsqu’ils sont rappelés à 
l’ordre par les versets de leur Seigneur, ne s’en détournent pas, 
(comme s’ils étaient) sourds et aveugles » 3.

Dixième constante coranique

« Mais vous n’aimez pas les conseilleurs »
Quiconque végète dans un tel aveuglement ne saurait aimer ni 

conseils ni conseilleurs. C’est ce que confirme un verset de la sou-
rate Al-A‘râf en rapportant les paroles du prophète de Dieu : Houd, 
alors qu’il quittait les lieux où son peuple périt après un tremble-
ment qui l’a détruit : « Alors les saisit un tremblement, et les voilà, 
le matin, dans leurs demeures, gisants. Il se détourna alors d’eux 
et dit : o mon peuple, je vous ai communiqué le message de mon 
Seigneur, et je vous ai conseillés, mais vous n’aimez pas les conseil-
leurs » 4.

Conseiller (5 fois), son nom d’agent (6 fois) et son nom d’action 
(une fois) sont les dérivés d’un mot coranique peu fréquent (12 fois) 
dans le Coran, dont la moitié apparaît dans la sourate Al-A‘râf dans 
un contexte de narration des récits des prophètes (Noé, Houd et 
Sâlih) avec leurs peuples détruits. Le verset, objet de cette recherche, 
fait partie de cette sourate. Il met en évidence l’absence de l’amour 
de ces peuples pour les conseils et les conseilleurs : « Et je vous ai 
conseillés, mais vous n’aimez pas les conseilleurs ». C’est pour-

1.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 64.
2.	 Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 81 ; et Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 53.
3.	 Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 73.
4.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 78-79.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   250 06/11/2016   19:32:46




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

251

quoi il est impossible pour eux d’en tirer profit : « Et mon conseil ne 
vous serait pas utile quand bien même je voudrais vous conseiller, 
si Dieu veut vous mettre dans l’aberration. Il est votre Seigneur, et 
vers Lui, vous serez ramenés » 1.

Nous constatons dans les occurrences du verbe conseiller dans 
les récits de la sourate Al-A‘râf, son lien, par conjonction de coordi-
nation, avec le verbe communiquer, dans trois versets rapportant un 
discours de présentation du Message dans les propos de Noé, puis 
un discours d’adieu dans les propos de Houd et de Sâlih, face à leurs 
peuples.

C’est pourquoi les deux verbes (communiquer et conseiller) in-
terviennent au présent dans les propos de Noé : « je vous commu-
nique les messages de mon Seigneur et je vous conseille. Je sais de 
Dieu ce que vous ne savez pas » 2.

Mais, les deux verbes sont au passé composé dans les propos de 
Houd au verset 79 (intitulé de ce paragraphe) et dans ceux de Sâlih 
au verset 93, verset presque identique au verset 79, excepté sa fin :

« Il se détourna alors d’eux et dit : o mon peuple, je vous ai 
communiqué le message de mon Seigneur, et je vous ai conseillés, 
mais vous n’aimez pas les conseilleurs » 3.

« Il se détourna alors d’eux et dit : o mon peuple, je vous ai 
communiqué le message de mon Seigneur, et je vous ai conseillés, 
comment m’attristerai-je sur un peuple de mécréants » 4.

Après avoir exposé les motifs de dénonciation de « cas géné-
raux » d’amours erronés chez mécréants, nous allons aborder les 
raisons de dénonciation de « cas particuliers » de tels amours :

Onzième constante coranique

« Ils aiment être loués  
de ce qu’ils n’ont pas fait »

Aimer être loué pour une action louable est quelque chose d’ac-
ceptable parmi les hommes, et qu’on ne critique pas. Mais ce qui fait 
l’objet de dénonciation dans le verset 188 de la sourate La Famille 

1.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 34.
2.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 62.
3.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 79.
4.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 93.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   251 06/11/2016   19:32:47





252

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

de ‘Imrân, c’est de réclamer d’être loué pour avoir fait une action 
blâmable. L’extravagance que comporte une telle réclamation réside 
dans le fait de voir le demandeur d’une telle louange croire louables 
ses actions blâmables en termes de conséquence : « Ne pense pas 
que ceux qui se réjouissent de ce qu’ils ont fiché et aiment être 
loués de ce qu’ils n’ont pas fait, ne pense pas qu’ils soient à l’abri 
du tourment. Ils auront un tourment douloureux » 1.

À bien lire ce verset, on constate la répétition deux fois du verbe 
penser à l’impératif négatif, à la tête des deux propositions com-
plexes dont se compose le verset. Cette répétition met en évidence 
le contexte d’avertissement et de dénonciation justifiant le tourment 
réservé aux personnes concernées. Le développement du verset 
comportant deux propositions complexes a pour fonction de nous 
faire connaître la situation de ces personnes. Peu nous importe la 
divergence des chroniqueurs quant à leur identité, (s’agit-il de gens 
du Livre ou des hypocrites de la Médine ?) car la caractérisation de 
l’amour de la louange est d’ordre général ici.

Le verset a d’autres particularités, dont la première est l’appari-
tion du verbe louer exclusivement dans ce verset (une seule fois), 
alors que la quasi-totalité des occurrences de ce mot appartient en 
premier lieu à son nom d’action avec ses deux formules : al-hamd 
(la louange) intervenu seul 27 fois et sabbaha bi-hamdih (glori-
fier sa louange) 14 fois, plus une seule apparition de l’expression : 
« Vous répondrez favorablement par sa louange ». Vient deuxième 
en ordre de fréquence l’attribut d’exagération al-hamid (le digne de 
louange) présent 17 fois dont 10 avec l’article défini al et 7 sans cet 
article. Ces occurrences représentent 60 occurrences de la louange 
et de ses dérivés sur un total général de 67 occurrences intervenues 
toutes pour exprimer la louange à Dieu. Cet attribut apparaît une 
seule fois sous forme de nom d’agent au pluriel dans un contexte 
d’éloge fait aux croyants al-hâmidoun. Le reste concerne six occur-
rences de la louange réservées au Prophète Mahmoud (une seule 
fois), Ahmad (une seule fois) et Muḥammad (4 fois).

On peut comprendre de cela que Dieu est seul digne de la 
louange, que c’est son droit absolu et que c’est lui que l’on doit 
louer, pour ses bienfaits octroyés à ses serviteurs en toutes choses. 

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 188.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   252 06/11/2016   19:32:47




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

253

N’excluant pas que soient loués ceux qui font des actions louables, 
le verset dénonce quand même de demander d’être loué pour une 
action qui n’est pas louable.

Nous arrivons ici à une deuxième particularité du verset, la plus 
importante, à savoir la corrélation entre le verbe de réjouissance « se 
réjouissent » ayant pour complément la proposition « ce qu’ils ont 
fiché », et le verbe de l’amour : « et aiment » ayant pour complément 
d’objet la phrase « être loués » et sa subordonnée « pour ce qu’ils 
n’ont pas fait ». Cette corrélation est le fait du rapprochement entre 
l’amour et la réjouissance, qui laisse comprendre que ces hypocrites 
admirent ce qu’ils font au point de demander d’en être loués :

Se réjouissent de ce qu’ils ont fiché et aiment être loués pour ce 
qu’ils n’ont pas fait.

Mais ce qu’ils ont fiché n’est pas une action louable. Il a été bana-
lisé en choisissant le verbe ataw que nous avons traduit par « ils ont 
fiché », phrase à la forme affirmative alors que le complément d’ob-
jet de la louange est à la forme négative : « ce qu’ils n’ont pas fait ». 
Il s’agit là d’une comparaison visant à mettre en exergue l’extrava-
gance que comporte une telle demande de louange. Les personnes 
visées par la dénonciation ne se réjouissent pas seulement de leur 
action erronée, mais ils y ajoutent aussi une deuxième erreur en de-
mandant d’être loués pour de telles erreurs.

Cette action erronée n’est pas explicitement mentionnée, mais 
l’on peut l’appréhender comme suit : ils se réjouissent de ce qu’ils 
ont fiché comme action erronée et non louable. Cette appréhension 
explique pourquoi la subordonnée de la phrase de louange est ap-
parue à la forme négative « pour ce qu’ils n’ont pas fait ». Ils de-
mandent d’être loués pour une action louable qu’ils n’ont pas faite.

La prédominance du contexte d’avertissement est évidente grâce 
à deux répétitions, celle de l’exclusion du salut de ces hypocrites et 
celle de la répétition du mot tourment : « Ne pense pas … ne pense 
pas qu’ils soient à l’abri du tourment. Ils auront un tourment dou-
loureux ».

Remarquons comment le tourment a été réaffirmé d’abord par la 
négation de leur salut, puis par sa réapparition à la fin du verset où 
il est qualifié de « douloureux », le verbe « auront » signifiant, entre 
autres, que ce tourment leur est déjà préparé.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   253 06/11/2016   19:32:47





254

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Le verset de la sourate La Famille de ‘Imrân nous rappelle celui 
de la sourate Le Créateur, sur lequel nous nous sommes arrêtés au 
sujet de l’enjolivement par les mécréants de leurs mauvaises actions 
au point de les voir belles : « Est-ce celui pour qui la mauvaise ac-
tion est parée au point de la voir belle ? Dieu égare qui Il veut et 
guide qui Il veut. Que ton âme ne s’épuise pas en lamentations à 
leur sujet. Dieu est connaissant de ce qu’ils font » 1.

Il nous rappelle également le verset de la sourate La Caverne 
dont la signification est proche, qui souligne chez les mécréants la 
toute puissance de l’illusion de sorte qu’ils ne voient ni leur réalité 
d’égarement ni leur perdition finale : « Dis : vous informerai-je de 
ceux qui sont les plus perdants en actions ? Ce sont ceux dont les 
démarches sont égarées dans la vie d’ici-bas, alors qu’ils pensent 
faire du bien » 2.

Douzième constante coranique

« Ceux qui aiment que la turpitude  
se répande parmi les croyants »

Le verset de la sourate La Lumière dénonce ceux qui aiment ré-
pandre les turpides. Il intervient au terme d’un long blâme adres-
sé aux croyants pour leur réaction à la diffamation contre ‘Aïcha, 
épouse du Prophète. Les personnes concernées par cet amour per-
fide sont un groupe 3 d’hypocrites ayant œuvré à faire cas de cette 
diffamation pour nuire à l’Envoyé de Dieu en nuisant à la réputa-
tion de sa femme. L’objectif de la sévérité avec laquelle est formu-
lé cet avertissement serait de les mettre en garde 4 contre les consé-

1.	 Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 8.
2.	 Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 103-104.
3.	 C’est ce qu’indique implicitement le premier verset de ce récit de diffamation pour 

dénoncer ceux qui ont œuvré à la répandre : « Ceux qui ont apporté la calomnie sont 
un groupe parmi vous. N’y voyez pas un mal pour vous. Au contraire, c’est un bien pour 
vous. Coran, sourate 24 : La Lumière, v. 11.

4.	 Cette mise en garde répétée accompagne un blâme aussi répété qu’elle, tout au long 
des versets consacrés à ce récit de diffamation (du verset 11 au verset 22 et même aux 
versets 23 et 24) pour les mauvaises pensées qu’ils ont eues à l’égard de ’Aïcha. Étant 
donné la fraternité entre croyants, le Coran considère ces mauvaises pensées comme 
étant à l’égard de ceux qui les ont pensées, eux-mêmes, d’autant plus qu’il s’agit d’un 
grand mensonge : « Si, lorsque vous l’avez entendu, croyants et croyantes avaient 
pensé du bien d’eux-mêmes et avaient dit : c’est un grand mensonge explicite », 

traite_amour_coran_francais_C6.indd   254 06/11/2016   19:32:47




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

255

quences de la facilité avec laquelle de tels mensonges sont débités, 
notamment la diffusion de la turpitude au sein de la communau-
té des musulmans : « Ceux qui aiment que la turpitude se répande 
parmi les croyants auront un tourment douloureux, (dans la vie) 
d’ici-bas et (celle) de l’au-delà. Dieu sait et vous ne savez pas » 1.

Nous devons souligner ici la proximité de ce verset avec le verset 
21 de la même sourate, qui met les musulmans en garde contre tout 
engagement dans la voie de Satan, car un tel engagement est de na-
ture à les amener à le suivre dans ses ordres visant à répandre la tur-
pitude et toute action blâmable : « Vous qui croyez, ne suivez point 
les pas de Satan. Quiconque suit les pas de Satan, celui-ci lui or-
donne la turpitude et le blâmable » 2.

Fahoucha 3 est le radical de trois formes nominales dérivées ap-
parues 24 fois dans le Coran et signifiant « turpitude » en français. 
Deux d’entre elles sont au singulier : fâhicha (13 fois) et fahchâ’a : 
(7 fois) et la troisième est le pluriel des deux : fawâhich (4 fois).

A. – La forme al-fâhichah

La forme fâhicha (turpitude) signifie « la fornication », ac-
compagnée du « mauvais chemin » dans le verset de la sourate Le 
Voyage nocturne : « N’approchez pas la fornication. Elle est une 
turpitude. Quel mauvais chemin ! » 4 Le contexte dans lequel elle 
intervient est celui de la prohibition du mariage avec les épouses des 

(Coran, sourate 24 : La Lumière, v. 12) et même une imposture : « si, lorsque vous l’aviez 
entendu, vous aviez dit : nous ne devrions parler de cela ; c’est une grande imposture », 
(Coran, sourate 24 : La Lumière, v. 16), tout en considérant ceux qui ont œuvré à le 
répandre comme de vrais menteurs : « S’ils avaient amené, à l’appui, quatre témoins ! 
Puisqu’ils n’ont pas amené les témoins, ce sont eux, auprès de Dieu, les menteurs », 
(Coran, sourate 24 : La Lumière, v. 13). Notons aussi, dans ce contexte d’avertissement, 
la répétition quatre fois de ce rappel de la grâce et de la miséricorde de Dieu qui leur 
a pardonné une telle propagation de la diffamation : « N’était la grâce de Dieu et sa 
miséricorde et que Dieu est repentant (en faveur de ses serviteurs), et sage », (Coran, 
sourate 24 : La Lumière, v. 10). « N’était la grâce de Dieu et sa miséricorde, dans (la 
vie) d’ici-bas et (celle) dernière, à cause de ce à quoi vous vous êtes livrés, un grand 
tourment vous aurait touchés », (Coran, sourate 24 : La Lumière, v. 14).

1.	 Coran, sourate 24 : La Lumière, v. 19.
2.	 Coran, sourate 24 : La Lumière, v. 21.
3.	 ar-Râghib donne une définition générale de ce radical : Al-fouhch, al-fahchâ’a et al-

fâhichah (dénotent) ce qui est abominable en actions et en paroles, Moufradât alfâdh 
al-Qur’ân, p. 626.

4.	 Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 32.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   255 06/11/2016   19:32:47





256

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

pères, accompagnée de « l’abomination », en plus du « mauvais che-
min » : « N’épousez pas les femmes que vos pères avaient épou-
sées, exception faite de ce qui est déjà passé. C’est là une turpitude, 
une abomination et quel mauvais chemin » 1. Nous constatons que 
fâhicha intervient « indéfinie » dans les versets ci-dessus. Mais elle 
intervient définie al-fâhicha dans ses trois occurrences où elle signi-
fie la sodomisation, comme c’est le cas dans le verset de la sourate 
les Remparts : «Et Luth quand il dit à son peuple : « Commettez-
vous la turpitude que nul à travers les mondes n’avait commise 
avant vous ? » 2.

B. – La forme al-fahchâ’a

La forme al-fahchâ’a a le même sens que la forme al-fâhichah, 
mais ses contextes sont d’un ordre plus général. On le constate à 
travers son rapprochement avec al-mounkar (le blâmable) dans 
trois versets, comme c’est le cas dans le verset susmentionné 
de la sourate La Lumière, ainsi que dans le verset célèbre de la 
sourate L’Araignée : « Accomplis la prière, la prière empêche de 
s’abandonner à la turpitude et au blâmable. Le rappel de Dieu 
est, certes, plus grand (encore) » 3. Mais le verset de la sourate Les 
Abeilles ajoute l’impudence à cette contiguïté entre turpitude et 
blâmable : « Dieu ordonne l’équité, la bienfaisance et de donner 
au proche, et proscrit la turpitude, le blâmable et l’impudence. Il 
vous exhorte, peut-être vous rappellerez-vous » 4.

Al-fahchâ’a intervient accompagnée de as-soû’a (le mal) dans 
deux versets, comme c’est le cas dans le verset de la sourate Joseph : 
« Nous détournâmes ainsi de lui le mal et la turpitude. Il est de 
nos serviteurs dévoués » 5. Mais le verset de la Vache ajoute à cette 
contiguïté entre turpitude et mal un troisième acte prohibé, à savoir 

1.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 22.
2.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 80.
3.	 Coran, sourate 29 : L’Araignée, v. 45.
4.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 90.
5.	 Coran, sourate 12 : Joseph, v. 24.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   256 06/11/2016   19:32:47




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (4) C

e que l’H
om

m
e aim

e

257

dire sur Dieu quelque chose sans science : « Il ne vous ordonne que 
le mal, la turpitude et de dire sur Dieu ce que vous ne savez pas » 1.

La réunion des deux formes au début et à la fin du verset 33 
de la sourate Al-A‘râf rend leurs sens presque identiques. Pour 
preuve, elles se rapportent deux fois au verbe ordonner apparu 
d’abord à la forme affirmative (prétention des mécréants) puis à la 
forme négative (démenti de Dieu). Ce rapport est renforcé grâce à 
la présence des verbes faire et dire soutenant ainsi la définition de 
al-fouhch (la turpitude) chez ar-Râghib, à savoir aussi bien par des 
actes que par des paroles blâmables :

C. – La forme fawâhich

Le substantif pluriel fawâhich (turpitudes) a une dénotation plus 
générale que les deux précédentes formes. Il signifie deux compor-
tements prohibés : apparent et caché. Nous constatons que la prohi-
bition de ces turpitudes intervient en tête d’un verset de la sourate 
Al-A‘râf, avant le péché, l’impudence, l’association et le dire sans 
science : « Dis : mon Seigneur n’a, certes, prohibé que les turpi-
tudes apparentes et cachées, le péché, l’impudence sans le moindre 
droit, et que vous associiez à Dieu ce sur quoi il n’a pas révélé de 
preuve éclatante et que vous disiez sur Dieu ce que vous ne savez 
pas » 2.

Quant à sa prohibition dans le verset de la sourate Les Troupeaux, 
elle intervient en quatrième position après la proscription de 
l’association, l’ordonnance de la bienfaisance aux pères et aux 
mères, la proscription du meurtre des enfants et auparavant, du 
meurtre des humains en général : « Dis : venez, que je vous récite 
ce que déclare illicite votre Seigneur : ne lui associez rien et envers 
vos père et mère (agissez) avec bienfaisance. Ne tuez pas vos 
enfants par indigence. C’est Nous qui pourvoyons à vos besoins, et 
aux leurs. N’approchez pas les turpitudes, ce qui en est apparent et 
ce qui en est caché. Ne tuez pas l’âme que Dieu a déclarée illicite, 

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 169.
2.	 Coran, sourate 7 : Al-A‘râf, v. 33.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   257 06/11/2016   19:32:47





258

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

sauf dans le droit. C’est ce qu’Il vous a recommandé afin que vous 
raisonniez » 1.

Le substantif fawâhich (turpitudes) intervient deux fois dans 
un contexte d’éloge fait aux croyants qui évitent de commettre des 
turpitudes, qui sont évoquées accompagnées du péché : « Ils évitent 
les grands péchés et les turpitudes et s’ils se mettent en colère, ils 
pardonnent » 2 ; « qui évitent les grands péchés et les turpitudes, 
sauf les petites fautes » 3.

X

1.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 151.
2.	 Coran, sourate 42 : La Concertation, v. 37.
3.	 Coran, sourate 53 : L’Étoile, v. 32.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   258 06/11/2016   19:32:47



Cinquième partie

Ce que le croyant aime

traite_amour_coran_francais_C6.indd   259 06/11/2016   19:32:47



traite_amour_coran_francais_C6.indd   260 06/11/2016   19:32:47




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (5) C

e que le croyant aim
e

261

Introduction

Après avoir exposé l’étendue de l’amour de l’Homme d’une 
façon générale, particulièrement l’amour du mécréant pour ce qui 
est immédiat et éphémère des jouissances peu importantes de sa vie 
d’ici-bas, en oubliant sa vie dernière, nous allons à présent passer 
en revue les états d’amour sublime qui animent le cœur du croyant. 
Ces amours ne manquent pas de lui procurer des intérêts sûrs dans 
sa vie d’ici-bas, et d’autres plus sûrs encore dans sa vie dernière. 
Nous commençons par un amour très élevé dans sa portée, à savoir 
celui de vouloir aspirer au pardon du Seigneur, le Pardonneur.

Ce type d’amour, nous le retrouvons évoqué dans la même sou-
rate dite La Lumière, qui parle non loin de là du récit de la diffama-
tion al-ifq à l’égard de l’épouse du Prophète ‘Aïcha. Il s’agit donc ici 
de l’amour des hypocrites pour la diffusion de la turpitude al-fâhi-
cha. Ce qui nous conduit immanquablement à différencier ce que 
les croyants aiment de ce que les hypocrites aiment.

Première constante coranique

L’amour du pardon : « N’aimez-vous pas  
que Dieu vous pardonne ? »

Un verset de la sourate La Lumière proscrit à ceux qui sont aisés 
et bienveillants de cesser de donner leur aumône aux proches, aux 
pauvres et aux émigrés. La proscription est de formulation générale, 
consacrant une stylistique générale du Coran consistant à générali-
ser des cas individuels pour en faire des valeurs universelles. À nous 
référer aux circonstances de la révélation du verset, on constate 
que les conditions du droit à l’octroi de l’aumône sont réunies chez 
Moustah Ibn Athathah, cousin germain d’Abou Bakr. Or ce dernier 
avait juré de ne plus lui donner l’aumône pour avoir participé à la 
diffusion de cette diffamation. Ce qui nous intéresse dans ce verset, 
c’est sa fin, qui explique pourquoi il est interdit de cesser de donner 

traite_amour_coran_francais_C6.indd   261 06/11/2016   19:32:47





262

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

l’aumône et ordonne le pardon dans un langage d’incitation inter-
rogative dont la réponse affirmative est évidente, à savoir l’amour 
du croyant pour le pardon de Dieu : « Que ceux d’entre vous qui 
ont la bienveillance et l’aisance ne jurent pas de ne plus donner 
(l’aumône) aux proches, aux pauvres et aux émigrés dans le che-
min de Dieu. Qu’ils pardonnent et absolvent ; n’aimeriez-vous pas 
que Dieu vous pardonne ? Dieu est Tout pardon et très miséricor-
dieux » 1.

Cette incitation tendre a eu pour conséquence de voir Abou 
Bakr jurer de ne pas interrompre ses dons accordés à son cousin 
Moustah. La chronologie rapporte in texto le serment d’Abou Bakr : 
« Par Dieu, j’aime que Dieu me pardonne. Par Dieu, je ne l’en pri-
verai jamais » 2.

Deuxième constante coranique

Donner de l’argent aux autres  
en dépit de son amour

L’autre genre d’amour sublime chez le croyant consiste à donner 
de l’argent et de la nourriture aux pauvres, en dépit de son amour 
pour ces derniers, c’est-à-dire en dépit de son désir d’en posséder 
et d’en accumuler davantage. Le croyant éprouve un tel désir, mais 
son amour pour Dieu et son souhait d’obtenir sa satisfaction l’em-
pêchent d’en jouir seul sans en donner aux pauvres. Il en donne 
aux différentes catégories de pauvres précédemment étudiées dans 
cette partie de l’encyclopédie. Nous constatons ici l’intervention de 
trois versets évoquant l’amour de l’argent dans un contexte d’expli-
citation de la réalité de la bonté vraie, qu’il s’agisse de la définition 
pragmatique de cette dernière au verset célèbre de la bonté vraie de 
la sourate médinoise de la Vache, de l’énumération des vertus des 
bons vrais au verset de la sourate mecquoise de l’Homme ou bien de 
la façon d’acquérir cette bonté vraie dans un autre verset de la sou-
rate La Vache.

Dans le verset de la bonté vraie al-bir, l’argent vient en tête 
des bonnes œuvres, juste après la fin de l’énumération des piliers 
de la Foi : « La bonté vraie al-bir ne consiste point à tourner vos 

1.	 Coran, sourate 24 : La Lumière, v. 22.
2.	 Voir, at-Tabarî, Mu‘jam al-bayân fî-tafsîr al-Qur’ân, t. 4, p. 133.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   262 06/11/2016   19:32:47




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (5) C

e que le croyant aim
e

263

faces du côté de l’orient et de l’occident, mais à croire en Dieu et 
au Dernier Jour, aux Anges, au Livre, aux prophètes, à donner de 
l’argent – en dépit de son amour – aux proches, aux orphelins, aux 
pauvres, au voyageur en détresse, aux mendiants et à affranchir 
des esclaves, à accomplir la prière, à donner l’aumône, à remplir 
ses engagements, à faire preuve de patience dans la pauvreté, dans 
la maladie et dans la guerre. Ceux-là sont les véridiques et ceux-là 
sont les pieux » 1.

Troisième constante coranique

Offre à manger de ce que tu aimes :  
« Et ils donnent de la nourriture –  
en dépit de l’amour qu’ils en ont »

Dans le verset de la sourate L’Homme, l’évocation du don de la 
nourriture, en dépit du désir des hommes d’en posséder pour eux-
mêmes, intervient dans un contexte d’éloge de Dieu fait aux justes 
al-abrâr, précisément après leur acquittement de leurs vœux et leur 
crainte du jour de la résurrection, crainte qu’ils expriment en ex-
pliquant l’objectif de leur don, à savoir : donner pour la face de 
Dieu, c’est-à-dire Sa satisfaction, sans chercher rétribution ni gra-
titude des hommes : « Certes, les justes al-abrâr boiront d’une 
coupe au mélange de camphre, puisé à une source d’où boivent 
les serviteurs de Dieu en la faisant jaillir de toutes parts. Ils au-
ront respecté leurs vœux et redouté un jour dont les conséquences 
néfastes se propageront. Ils auront donné de la nourriture – en 
dépit de l’amour qu’ils en ont – au pauvre, à l’orphelin et au cap-
tif. Assurément, nous ne vous nourrissons qu’en vue de la face de 
Dieu. Nous ne voulons de vous ni rétribution ni remerciements » 2.

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 177.
2.	 Coran, sourate 76 : L’Homme, v. 6-9.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   263 06/11/2016   19:32:47





264

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Quatrième constante coranique

Dépense de ce que l’on aime :  
« Vous n’atteindrez la bonté vraie des justes 

qu’en dépensant de ce que vous aimez »
Nous ne quittons pas la bonté vraie des justes avant d’évoquer la 

mise en garde contenue dans le verset 92 de la sourate La Famille de 
‘Imrân qui précise comment obtenir la bonté vraie chez Dieu, à sa-
voir la nécessité pour le croyant de dépenser pour les autres de ce 
qu’il a de meilleur en argent et en nourriture. Ce « meilleur » est 
présenté en terme d’amour : « Vous n’atteindrez la bonté vraie des 
justes qu’en dépensant de ce que vous aimez, et quoi que vous (en) 
dépensiez, Dieu en aura connaissance » 1.

Pour savoir ce que c’est que l’argent aimé ou la nourriture aimée, 
nous nous référons à un verset de la sourate de la Vache qui vient 
immédiatement après le célèbre verset de la bonté vraie et donne 
une définition concrète de cet argent ou de cette nourriture à dé-
penser sur le chemin de Dieu : il s’agit des meilleurs produits et non 
de ce qui est sans valeur : « Vous qui croyez, dépensez des meilleurs 
produits que vous aurez acquis, et de ce que nous avons fait sortir 
pour vous de la terre. Ne cherchez pas ce qui est vil pour donner 
en aumône, ce que vous auriez pris sans grand intérêt. Sachez que 
Dieu est souverain, digne de louange » 2.

Cinquième constante coranique

L’amour du triomphe :  
« Et une autre que vous aimez : un triomphe 
de la part de Dieu et une conquête proche »

Le cinquième genre d’amour sublime des croyants en vue d’un 
triomphe venant de Dieu est évoqué dans des versets des sourates 
Le Rang et La Famille de ‘Imrân, sur lesquels nous nous sommes 
arrêtés à la fin de la deuxième partie de ce Traité de l’Amour dans 
le Coran. Cet amour du triomphe apparaît dans un contexte d’in-
citation des croyants à participer à un commerce gagnant : à un 

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 92.
2.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 267.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   264 06/11/2016   19:32:48




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (5) C

e que le croyant aim
e

265

jihâd sur le chemin de Dieu, dont les bénéfices sont, entre autres, un 
triomphe de la part de Dieu et une conquête proche. À la fin du ver-
set, on sent l’annonce faite à l’adresse de ces croyants d’une bonne 
nouvelle bichara : ce commerce gagnant leur apportera la victoire 
et un pardon : « Ô vous qui croyez !, vous guiderai-Je à un com-
merce qui vous sauvera d’un tourment douloureux ? Vous croyez 
en Dieu et en Son envoyé, et vous faites le grand effort jihâd sur le 
chemin de Dieu, par vos biens et par vos âmes. Ceci est assurément 
pour votre bien, si vous saviez. Il (Dieu) pardonnera alors vos pé-
chés et vous fera entrer dans des Jardins sous lesquels coulent des 
rivières et dans des demeures agréables au sein des Jardins d’Eden. 
C’est là le succès grandiose. Et une autre (chose) que vous aimez : 
un triomphe de la part de Dieu, une conquête proche, et annonce 
la bonne nouvelle aux croyants » 1.

Sixième constante coranique

L’amour du triomphe et l’épreuve par Dieu 
de Ses adorateurs : « Après qu’Il vous a fait 

voir l’objet de vos convoitises »
Cet amour pour la victoire et le succès apparaît également – 

au présent, touhibboun, dans un verset de la sourate La Famille 
de ‘Imrân. C’est précisément dans un contexte de blâme fait aux 
croyants pour leur fléchissement et leurs disputes, après que Dieu 
leur a fait voir un triomphe évoqué implicitement en terme d’amour 
et expressément par son nom : « Certes, Dieu vous a tenu sa pro-
messe, lorsque vous les massacriez, avec sa permission, jusqu’à ce 
que vous ayez fléchi. Vous vous êtes disputés dans l’affaire, et vous 
avez désobéi, après qu’Il vous a fait voir l’objet de vos convoitises. 
Il en est parmi vous qui veulent la vie d’ici-bas ad-dounya et il en 
est parmi vous qui veulent la vie dernière al-âkhira. Ensuite, Il 
vous a fait reculer devant eux afin de vous éprouver. Certes, Il vous 
a pardonnés ; Dieu est détenteur de grâce envers les croyants » 2.

1.	 Coran, sourate 61 : Le Rang, v. 10-13.
2.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 152.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   265 06/11/2016   19:32:48





266

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Septième constante coranique

Ne pas aimer la médisance :  
« L’un d’entre vous aimerait-il manger  

de la chair de son frère mort ? Non !  
Vous détesteriez cela »

C’était là les choses que les croyants aiment ou doivent aimer, 
choses que l’on a brièvement examinées. Quant aux choses qu’ils ne 
doivent pas aimer, c’est surtout la médisance, et elle est assimilée par 
un verset de la sourate Les Appartements à la dévoration de la chair 
des morts, chose que croyants et non croyants prennent en hor-
reur ! L’absent, objet de la médisance, est en effet incapable, comme 
le mort, de répondre aux mensonges et diffamations des médisants : 
« Ô vous qui croyez !, évitez trop de conjectures ! Assurément, cer-
taines conjectures sont bien un péché. N’espionnez pas. Ne médi-
sez pas les uns les autres. L’un d’entre vous, aimerait-il manger de 
la chair de son frère mort ? Non ! Certainement pas ! Vous détes-
teriez cela. Soyez pieux et craintifs envers Dieu. Dieu est très re-
pentant (en faveur de ses serviteurs), très miséricordieux » 1.

X

1.	 Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 12.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   266 06/11/2016   19:32:48



Sixième partie

Mentions de l’amour  
dans le Coran

traite_amour_coran_francais_C6.indd   267 06/11/2016   19:32:48



traite_amour_coran_francais_C6.indd   268 06/11/2016   19:32:48




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (6) M

entions de l’am
our dans le C

oran

269

Introduction

Dans chaque recherche académique, il y a des éléments que l’on 
ne peut pas intégrer dans la thèse générale à cause de leur spécificité 
ou de leur singularité. C’est le cas également dans l’encyclopédie de 
l’amour dans le Coran où certains versets importants sont restés in-
classables pour la singularité-même de leurs sujets. C’est pourquoi 
nous avons jugé utile de les aborder rapidement dans ce prologue de 
l’encyclopédie abrégée de l’amour.

Première constante coranique

« Les Juifs et les Chrétiens disent : – Nous 
sommes les fils de Dieu et Ses bien-aimés »
Parmi ces versets, notons un verset qui s’est distingué par la pré-

sence du terme de fils conjointement avec celui des bien-aimés. Ils 
sont réunis par la conjonction de coordination et pour dénoter tous 
les deux l’appartenance à Dieu : « fils de Dieu et ses bien-aimés », 
ce qui laisse entendre une prétention de leur préférence par rapport 
aux adeptes des autres religions. On sait que la priorité est commu-
nément donnée aux fils en matière d’amour, ce sont eux les bien-ai-
més et c’est là où réside la prétention. Lisons le verset : « Les juifs et 
les chrétiens disent : nous sommes les fils de Dieu et ses bien-ai-
més. Dis : pourquoi vous châtie-t-Il pour vos péchés ? Vous êtes 
plutôt des hommes parmi ceux qu’Il a créés. Il pardonne qui Il 
veut et châtie qui Il veut. À Dieu appartiennent les cieux et la terre 
et ce qu’il y a entre eux. Vers Lui sera le devenir » 1.

Le centre d’intérêt est ici le terme de « bien-aimés », car la déno-
tation la plus attendue de sa coordination avec le terme de « fils » 
est celle de l’amour. En effet, la coordination sert souvent dans le 
Coran à expliquer le contenu du premier élément par celui du deu-
xième élément, compte tenu de leur proximité. Le contexte de cita-

1.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 18.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   269 06/11/2016   19:32:48





270

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

tion de tels propos de la part de certains juifs et chrétiens est celui 
de la dénonciation de leur « dire sur Dieu ce qu’ils ne savent pas ». 
En effet, le verset de la sourate La Table servie rappelle, à l’intention 
de ces prétentieux, l’histoire du châtiment de Dieu qui les a frappés 
à cause de leurs péchés : « Dis : pourquoi vous châtie-t-il pour vos 
péchés ? ». Un tel châtiment constitue une réfutation de leur pré-
tention à la préférence, et surtout à l’amour de Dieu pour eux. C’est 
la raison pour laquelle ce rappel est suivi par l’énonciation d’une 
sentence divine les condamnant à la banalité parmi les hommes : 
« Vous êtes plutôt des hommes parmi ceux qu’Il a créés » car ils 
seront sanctionnés, comme les autres, selon leurs actions, l’équi-
té de Dieu étant exprimée par le champ lexical de la volonté : « Il 
pardonne à qui Il veut et châtie qui Il veut ». Cette équité émane 
de Celui qui a la propriété des univers : « À Dieu appartiennent les 
cieux et la terre et ce qu’il y a entre eux ». Et le verset de se termi-
ner par un rappel de la vie dernière exprimée en terme de devenir : 
« Vers Lui sera le devenir ».

Cette attribution d’une gloire non méritée n’est pas propre aux 
juifs et aux chrétiens, elle est aussi celle de la majorité des musul-
mans d’aujourd’hui qui donnent au verset de la sourate La Famille 
de ‘Imrān une interprétation oublieuse des lois sanctionnant le sort 
des peuples : « Vous êtes la meilleure communauté que l’on ait fait 
sortir pour les hommes : vous ordonnez le Convenable, vous pros-
crivez le Blâmable et vous croyez en Dieu. Si les Gens du Livre 
avaient cru, cela aurait été meilleur pour eux. Il y a des croyants 
parmi eux, mais la plupart sont des pervers » 1, car ils s’en tiennent 
à la première phrase assurant leur préférence : « Vous êtes la meil-
leure communauté que l’on ait fait sortir pour les hommes » et ne 
poursuivent pas la lecture du verset qui énonce les trois conditions 
pratiques de cette préférence : « vous ordonnez le Convenable et 
proscrivez le Blâmable et vous croyez en Dieu ». C’est la raison pour 
laquelle le verset se termine par la réfutation de la préférence des 
Gens du Livre, à cause de leur absence de croyance et de bonnes ac-
tions. Une telle absence est d’autant plus vraie que la plupart parmi 
eux sont qualifiés de « pervers » : « Si les Gens du Livre avaient cru, 

1.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 110.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   270 06/11/2016   19:32:48




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (6) M

entions de l’am
our dans le C

oran

271

cela aurait été meilleur pour eux. Il y a des croyants parmi eux, mais 
la plupart sont des pervers. »

Le verset de la sourate La Table servie nous rappelle un verset 
de la sourate La vache, qui considère de telles prétentions comme 
des amani, c’est-à-des vœux mensongers et illusoires : « Ils disent : 
– n’entreront au paradis que les juifs ou les chrétiens. Tels sont 
leurs espoirs fallacieux ! Dis : avancez-vos preuves, si vous êtes vé-
ridiques » 1.

Étant donné la vulnérabilité des musulmans face à la chimère de 
la préférence, le verset de la sourate Les Femmes nie que les actions 
soient sanctionnées en fonction d’une soi-disant préférence, et af-
firme que la sanction repose sur l’action. C’est dans ce cadre que 
les vœux des musulmans sont réfutés avant ceux des Gens du Livre : 
« Cela ne dépend ni de vos vœux ni des vœux des Gens du Livre. 
Qui fait un mal en sera sanctionné et il ne trouvera en dehors de 
Dieu ni patron ni secours » 2.

Deuxième constante coranique

« J’ai lancé sur toi un amour de ma part »
Parmi ces versets, notons encore le verset de la sourate Tâha qui 

se distingue par l’apparition unique de maḥabba (l’amour tendre), 
deuxième forme du terme d’amour ḥubb, dans un contexte de 
minna (faveur) accordée par Dieu au nouveau-né Moïse. Bien que 
l’amour tendre concerne ici les personnes qui seront chargées d’éle-
ver Moïse (à commencer par sa mère et pour finir par l’épouse de 
Pharaon), ce qui retient l’attention dans cette phrase : « J’ai lancé 
sur toi un amour, de Ma part », c’est la fonction de complément 
d’objet du verbe « lancer » que remplit le terme de maḥabba (amour 
tendre), puis l’assignation de la fonction de sujet de ce verbe à Dieu 
(le pronom Je) dans un ton de tendresse délicate, souligné par l’ex-
pression « de ma part ». En effet, le verset ne mentionne pas dans 
les cœurs de qui cet amour tendre sera lancé par Dieu, source de cet 
amour.

Il faut remarquer d’autre part la contiguïté de l’expression de 
l’amour avec celle de faire, verbe chargé des sens de l’élévation et 

1.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 111.
2.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 123.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   271 06/11/2016   19:32:48





272

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

de l’édification de Moïse. Une deuxième fois, sont passés sous si-
lence ceux qui réaliseront ce faire car ce qui importe, c’est de sa-
voir que tout se fera sous les yeux de Dieu, en ce sens que c’est Dieu 
le faisant de ce faire, qu’il s’agisse d’un proche de Moïse ou d’un 
ennemi. Lisons ce verset dans le contexte de la première faveur de 
Dieu qualifiée d’autre, alors qu’elle est la première, car si la faveur 
de la Révélation est temporairement deuxième, il n’en demeure pas 
moins qu’elle reste première, voire prioritaire, par ordre d’impor-
tance :

« Nous t’avons certes déjà accordé une faveur autrefois, quand 
nous avons révélé à ta mère ce qui a été révélé : jette-le dans 
le coffret, jette-le dans le fleuve, que le fleuve le rejette sur le 
bord pour que le prenne celui qui est Mon ennemi et son en-
nemi. J’ai lancé sur toi de l’amour, de Ma part, pour que tu 
sois fait sous mes yeux » 1.

Troisième constante coranique

Amour au sens de l’affection :  
« Le Miséricordieux leur accordera  

de l’affection ». « Certes, mon Seigneur est 
Miséricordieux et Affectueux ».  

« Il est Longanime, le Tout-Affectueux »
1. Lors de notre étude de la repentance et de sa relation avec la 

demande du pardon de Dieu (dans la deuxième partie de cette ency-
clopédie), nous avons souligné rapidement la particularité de l’an-
nonce pleine d’amour pour Dieu par le Prophète Houd (dans le ver-
set 90 de la sourate Houd), de l’immensité de Sa miséricorde ac-
compagnée de Son affection. C’était dans le cadre d’une énuméra-
tion des formules de corrélation entre sa miséricorde et de son par-
don. Nous avons constaté, à la fin de ce verset, la corrélation entre 
sa miséricorde et son affection. Ceci veut dire que cette dernière fait 
partie intégrante de sa miséricorde, d’autant plus que ces deux at-
tributs interviennent dans un contexte d’appel lancé par Chou‘ayb 
à son peuple à demander le pardon de Dieu et à se repentir à Lui : 

1.	 Coran, sourate 20 : Taha, v. 37-39.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   272 06/11/2016   19:32:48




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (6) M

entions de l’am
our dans le C

oran

273

« Demandez pardon à votre Seigneur, puis repentez-vous à Lui. 
Mon Seigneur est très Miséricordieux, Tout affectueux » 1.

2. Ce qui retient particulièrement notre attention dans les 
termes parlant d’amour dans le Coran, c’est l’absence, par exemple, 
du nom d’agent du verbe de l’amour : mouhibb, comme un des 
attributs les plus beaux de Dieu. En revanche, le nom d’agent du 
verbe de l’affection : wadoud (tout affectueux) apparaît deux fois 
dans une formule d’emphase, d’abord dans un verset de la sourate 
Les Constellations : le tout affectueux puis dans un verset de la 
sourate Houd : très miséricordieux. Il est accompagné de l’attribut 
très miséricordieux dans le premier verset, puis du tout pardon 
dans le deuxième. Les occurrences du verbe d’affection wadda et 
son nom d’agent sont pourtant peu fréquentes par rapport à celles 
du verbe aimer et de son nom d’action, l’amour ḥubb. Nous ne 
pouvons que conclure qu’il s’agit d’une particularité coranique. 
Cette particularité d’apparition de l’affection nous a amenés à 
l’ajouter à l’étude de l’amour.

Après nous être rapidement arrêtés sur la fin du verset de la 
sourate Houd, nous nous arrêtons à présent sur cinq versets de 
la sourate Les Constellations. Ils interviennent en effet dans un 
contexte de glorification de Dieu en rappelant certains de Ses 
attributs, notamment Sa miséricorde et Son affection qui viennent 
après l’évocation de Sa puissance et avant celle de Sa majesté et de 
Son action. Un roi puissant ne saurait jouir de tels attributs, excepté 
Dieu : « Certes, la rigueur de ton Seigneur est sévère. Il est celui 
qui crée et recrée. Il est Longanime (Tolérant), le tout affectueux. 
Le Maître du Trône, le Majestueux. Il fait toujours ce qu’Il veut » 2.

3. Nous devons également signaler ici un verset de la sourate 
Marie dont la spécificité réside dans la faveur de l’affection accordée 
par Dieu aux croyants dans les cœurs des hommes : « À ceux qui 
croient et font les bonnes actions, Dieu accordera de l’affection » 3.

1.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 90.
2.	 Coran, sourate 85 : Les Constellations, v. 12-16.
3.	 Coran, sourate 19 : Marie, v. 96.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   273 06/11/2016   19:32:48





274

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Quatrième constante coranique

Ne pas aimer est synonyme de ne pas croire :  
« Il (Abraham) dit : – je n’aime pas ceux qui 

disparaissent »
Parmi ces versets, notons également un verset de la sourate Les 

Troupeaux dans lequel Abraham réfute son amour pour une di-
vinité qui s’estompe. L’absence d’amour signifie ici l’absence de 
croyance, au sens de certitude. C’est là que réside la spécificité du 
verset, à savoir que aimer signifie croire, aux formes affirmative et 
négative :

Je n’aime pas = je ne crois pas.
Lisons à cet effet deux versets de la sourate Les Troupeaux par 

lesquels commence le récit de l’obtention par Abraham de la certi-
tude yaqīn en sa Foi dans un dieu unique, tout en dénonçant solen-
nellement l’Association (le polythéisme) de son peuple : « Ainsi fai-
sions-nous voir à Abraham le royaume des cieux et de la terre, afin 
qu’il ait la certitude. Quand la nuit l’eut enveloppé de son obscuri-
té, il vit un astre. Quand ce dernier se coucha, il dit : je n’aime pas 
ceux qui se couchent » 1.

Le contexte du récit est celui d’une démonstration par Dieu (dé-
monstration signifiant ici instruction pratique) visant à faire parve-
nir ce jeune Abraham, refusant l’association, à la certitude de l’uni-
cité de Dieu. Le premier résultat de cette démonstration divine fut 
la vue d’un astre adoré par son peuple pour sa spécificité de paraître 
le premier après le coucher du soleil, ainsi que pour sa forte lumino-
sité par rapport aux autres astres au ciel à la première tombée de la 
nuit. Ainsi déclare-t-il cet astre comme son Seigneur, mais il ne tar-
dera pas à lui ôter ce caractère divin quand il le vit disparaître. Il dé-
clare alors ne pas aimer des divinités qui disparaissent et ne peuvent 
rester présentes : « Quand ce dernier se coucha, il dit : je n’aime pas 
ceux qui se couchent ».

Ce qui caractérise ce contexte d’absence, c’est son apparition 
comme antonyme de la « vue », c’est-à-dire de la vision des choses. 
En effet, la proposition « quand il vit un astre » comporte un élé-
ment absent que l’on a passé sous silence, parce qu’il est connu, 

1.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 75-76.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   274 06/11/2016   19:32:48




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (6) M

entions de l’am
our dans le C

oran

275

à savoir « paraître », c’est la raison pour laquelle la proposition : 
« Quand ce dernier se coucha » comporte un autre élément absent 
que l’on a passé sous silence, à savoir l’interruption de la vue de cet 
astre qu’exprime le verbe se coucher.

Ainsi l’absence devient-elle la cause de la négation de l’amour 
d’Abraham non pour l’astre, en tant que tel, mais pour une divini-
té qui se présente et s’absente d’une présence et d’une absence signi-
fiant son incapacité à se décider d’elle-même, comment pourrait-
elle donc décider du sort de ses serviteurs parmi les hommes ?

L’étymon de cette disparition physique, celle des astres lumi-
neux, comme le dit ar-Râghib, a été défini par d’autres linguistes, en 
rapportant les propos de al-Layth, comme étant la pénétration du 
sperme en plein utérus : » Si le sperme pénètre en plein utérus, on 
dit afala (disparaît), et on dit pour la femme enceinte : âfil (enceinte 
en un sens figurant la disparition » 1.

D’aucuns veulent s’arrêter sur le sens littéral de cette déclaration 
d’Abraham, à savoir ne pas vouloir adorer des astres. Mais l’unifica-
tion de Dieu se limite-t-elle à la seule négation du culte des pierres, 
des arbres et des hommes ? N’est-elle pas plutôt celle de l’amour 
pour un dieu vivant qui ne mourra pas, comme l’affirme un verset 
de la sourate La Différenciation : « Et remets-t’en au Vivant qui ne 
saurait mourir. Proclame Sa gloire en usant de Sa louange. Il suffit 
bien que ton Seigneur soit informé des péchés de Ses serviteurs » 2.

Dieu n’est pas seulement Vivant, mais il est également Subsistant 
gérant les cieux et la terre. C’est ce que confirment plusieurs ver-
sets qualifiant Dieu de vivant et de subsistant, notamment le célèbre 
verset du Trône en tête de quoi figurent ces deux attributs : « Dieu, 
il n’y a de dieu que Lui, le Vivant, le Subsistant » 3, et le deuxième 
verset de la sourate La Famille de ‘Imrān : « Dieu, il n’y a de dieu 
que Lui, le Vivant, le Subsistant » 4.

Ces deux attributs de Dieu, sa vie et sa subsistance, exigent sa 
présence permanente, de façon à ne rien laisser échapper à son ob-
servation : « Quelle que soit l’affaire qui vous occupe, quel que soit 
le passage de Coran que vous récitiez la concernant, vous n’accom-

1.	 Tâj al-a‘arous, t. 1, 6841.
2.	 Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 58.
3.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 255.
4.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 2.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   275 06/11/2016   19:32:48





276

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

plissez aucune œuvre dont Nous ne soyons témoin, lorsque vous 
l’entreprenez. Rien, pas même le poids d’un atome sur la terre et 
dans le ciel, n’échappera à votre Seigneur ; rien, fût-il plus grand 
ou plus petit, qui ne soit consigné dans un livre explicite » 1.

C’est la raison pour laquelle, le Coran nie, dans la sourate Les 
Croyants, l’insouciance de Dieu qui est l’antonyme de sa présence : 
« Nous avons créé au-dessus de vous sept cieux et Nous n’avons 
pas été insouciant de la création » 2, notamment dans une fin 
de versets répétée neuf fois dans le Coran, selon les formules sui-
vantes : « Dieu n’est pas insouciant de ce que vous faites » 3. « Ton 
Seigneur n’est pas insouciant de ce que vous faites » 4. « Dieu n’est 
pas insouciant de ce qu’ils font » 5. « Ton Seigneur n’est pas insou-
ciant de ce qu’ils font » 6.

Pour comprendre la raison de la négation de l’amour pour ceux 
qui disparaissent, nous constatons dans deux versets de la sourate 
Les Abeilles une dénonciation du culte des divinités qui sont créées 
et ne sauraient créer, qui sont des morts et non des vivants et qui ne 
savent pas quand ils seront ressuscités : « Ceux qu’ils implorent, en 
dehors de Dieu, ne créent rien et ils sont créés. Ils sont des morts 
et non des vivants et ils ne savent pas quand ils seront ressusci-
tés » 7.

Le verset de la sourate Al-Ahqâf ajoute à cette faiblesse des pré-
tendues divinités deux défauts : leur incapacité à exaucer les de-
mandes de leurs adorateurs et leur insensibilité face à ces de-
mandes : « Qui est encore plus égaré que ceux qui implorent, en 
dehors de Dieu, ceux qui ne les exaucent pas jusqu’au jour de la ré-
surrection. Ils sont, de leur imploration, insouciants » 8.

Ces versets et d’autres versets encore touchent à d’autres 
contextes de dénonciation du polythéisme que l’on ne pourrait trai-
ter ici.

1.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 61.
2.	 Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 17.
3.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 74, 85, 140, 149 ; Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, 

v. 99.
4.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 123 ; et Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 93.
5.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 144.
6.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 132.
7.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 20-21.
8.	 Coran, sourate 46 : Al-Ahqâf, v. 5.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   276 06/11/2016   19:32:49




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (6) M

entions de l’am
our dans le C

oran

277

r r r
Pour finir, rendons hommage à celui à qui revient le mérite 

d’avoir mis en valeur la fin du verset 76 de la sourate Les Troupeaux : 
« Lorsque la nuit l’eut enveloppé de son obscurité, il vit une étoile 
et exclama : – voici mon Seigneur ! Mais quand elle eut disparu, 
il se rétracta : – je n’aime pas ce qui est évanescent » 1. Ce mérite 
revient à l’homme croyant Muḥammad Iqbâl qui, dans un poème, 
nous a dit d’Abraham « celui qui fuit l’évanescent » 2 :

C’est lui l’ami de Dieu qui a montré le chemin aux prophètes,
lui le premier à délaisser l’évanescent.

Bien sûr, si on considère que les prophètes ont été les premiers 
à avoir aimé Dieu et les gens, et que plus on s’approche d’eux, plus 
on s’approche de l’amour et vice-versa, il faut alors que l’on com-
prenne, nous, les descendants d’Abraham, le message éternel qu’il 
nous a transmis et en particulier sa déclaration sur son rejet de ce 
qui est évanescent. Certains pourraient restreindre le sens de cette 
déclaration au domaine limité de l’adoration des étoiles, mais la 
croyance en un Dieu unique peut-elle être limitée au rejet de l’ado-
ration des pierres, des arbres ou des humains ? Ne s’agit-il pas plu-
tôt de l’adoration de l’Éternel Vivant, de l’Omniprésent qui ne dis-
paraît jamais, de l’Observateur, de nous Garant et Protecteur, un 
Dieu qui mérite tout notre amour et toute notre adoration ?

Vraiment, vaut-il mieux choisir d’adorer le Vivant, ou d’adorer 
les morts qui ignorent quand ils seront ressuscités ?

Y a t-il plus grande liberté, plus grande dignité et plus grand hon-
neur que de communiquer avec Celui qui est le Premier, le Dernier, 
l’Apparent, le Caché, le Proche, l’Exauceur, le Très-Miséricordieux, 
le Tout-Affectueux ? « Lorsque la nuit l’eut enveloppé de son obs-
curité, il vit une étoile et exclama : – voici mon Seigneur ! mais 
quand elle eut disparu, il se rétracta : – je n’aime pas ce qui est éva-
nescent » 3.

1.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 76.
2.	 Il s’agit du savant, philosophe, avocat et poète pakistanais Muḥammad Iqbâl, né le 9 

novembre 1877 à Sialkot dans le Pendjab (Pakistan actuel) et mort le 21 avril 1938 à 
Lahore. Voir son Diwân : Nafy az-zât (Négation de soi).

3.	 Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 76.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   277 06/11/2016   19:32:49





278

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Toutes ces questions nous invitent à travailler ensemble pour 
suivre le chemin d’Abraham et à dire haut et fort : – « je n’aime pas 
ce qui est évanescent ! »

Le poète Muḥammad Iqbâl a dit :
Et je contemple ces édifices séparés,

où chaque peuple travaille à sa renaissance.

Mon Dieu, comment êtes-vous devenus des nations différentes,
vous qui jadis ne formiez qu’une seule nation ?

Qu’il soit le premier à disparaître,
celui qui renie son identité, car c’est tout ce qu’il mérite.

À imiter le mode de vie des étrangers
il verra donc sa personnalité s’effacer.

Cinquième constante coranique

L’amour au sens de désir ardent :  
« Tu ne guideras pas celui que tu aimes »

Parmi ces versets, notons un verset de la sourate La Narration 
qui a cela de particulier de voir le verbe aimer apparaître au sens de 
vive volonté 1 entrant ainsi dans un nouveau contexte, celui de rap-
peler au Prophète Muḥammad que sa vive volonté de faire parve-
nir son peuple à la guidance ne suffit pas à réaliser leur acceptation 
de cette guidance, car celle-ci participe de Dieu et que Dieu ne gui-
dera pas celui qui ne veut pas sa guidance : « Certes, tu ne guideras 
pas celui que tu aimes, mais Dieu guide qui Il veut. C’est Lui qui 
connaît le plus ceux qui sont les bien guidés » 2.

D’ailleurs, l’on peut prouver cela par les versets suivants du Saint 
Coran : « Et quiconque croit en Allâh, [Allâh] guide son cœur » 3 ; 
et Sa parole : « Puis quand ils dévièrent, Allâh fit dévier leurs 
cœurs » 4.

1.	 ar-Râghib a défini le ḥirç : nom d’action du verbe hariça comme étant celui « d’une vive 
avidité (étymon) et d’une vive volonté (extension)… », Moufradât alfâdh al-Qur’ân, 
p. 227.

2.	 Coran, sourate 28 : La Narration, v. 56.
3.	 Coran, sourate 64 : La Duperie générale, v. 11.
4.	 Coran, sourate 61 : Le Rang, v. 5.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   278 06/11/2016   19:32:49




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (6) M

entions de l’am
our dans le C

oran

279

Notre interprétation contextuelle de l’amour au sens de ḥirṣ (vive 
volonté) est une application de la règle d’intra-textualité consistant 
à interpréter le Coran par le Coran. En effet, un autre verset de la 
sourate Les Abeilles entre dans le même contexte de rappel de l’im-
possibilité de la guidance de ceux qui préfèrent l’égarement à la gui-
dance, mais il utilise un lexique de « vive volonté » et non celui de 
l’amour, « Si tu tiens à leur guidance, Dieu ne guidera pas celui fait 
égarer (autrui). Ceux-ci n’auront pas de secoureurs » 1.

L’insistance sur une telle impossibilité, liée ici à la guidance, de-
vient générale dans un verset de la sourate Joseph qui déclare la mé-
créance de la plupart des hommes, en dépit de la vive volonté du 
Prophète de les voir croire : « La plupart des hommes ne sont pas, 
même si tu y tiens, des croyants » 2.

Il est évident pour tout lecteur du Coran que l’amour du 
Prophète, voire sa vive volonté de guider son peuple, est exprimée 
dans bon nombre de versets et dans des registres trop variés pour 
être étudiés ici.

Enfin : je m’étonnais encore et toujours, lorsque je rencontrais 
dans ma jeunesse lors de mon travail de prédication une altération 
de la lecture du Coran très répandue dans les années cinquante et 
soixante et je souhaite que cette erreur soit corrigée ; il s’agit d’une 
lecture erronée du verset qui change la négation car tu ne guides 
pas, en défense ne guide pas ! . L’ignorance de ceux qui lisent ainsi 
est bien évidente, car ils veulent dire avec un fatalisme décourageant 
qu’il est inutile de faire de la prédication, puisque Dieu nous a 
interdit de guider les gens. Je dis : – comment cette lecture du Coran 
s’est-elle répandue parmi les gens du commun qui lisent le Coran 
sans grand discernement ? Est-ce parce que l’homme a mis à l’arrêt 
sa mission en rejetant la responsabilité de guider les gens sur le 
Coran cette fois ?

1.	 Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 37.
2.	 Coran, sourate 12 : Joseph, v. 103.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   279 06/11/2016   19:32:49





280

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Sixième constante coranique

Aimer au sens de préférer :  
« Seigneur ! La prison m’est préférable  

à ce à quoi elles me convient ».  
« Quand ceux-ci dirent : “Joseph et son frère 

sont plus aimés de notre père que nous, alors 
que nous sommes un groupe bien fort” »
Parmi ces versets, notons celui de la sourate Joseph qui a de par-

ticulier de voir Joseph préférer la prison à la débauche, la prison dé-
notant implicitement ici la préservation de la vertu, alors que la dé-
bauche dénote implicitement la liberté : « Il dit : Seigneur, la prison 
m’est plus aimable que ce à quoi elles me convient. Si tu n’éloignes 
pas de moi leur artifice, je leur céderai et deviendrai parmi les Sans 
Loi » 1.

Ce bon exemple de pureté de la part d’un jeune homme nous 
rappelle un autre bon exemple de pureté parmi les femmes, incar-
né par Marie à qui Dieu rend un hommage particulier en évoquant 
deux fois sa chasteté en tête des vertus qui sont les siennes :

« Et celle qui a préservé sa chasteté, de sorte que nous insuf-
flâmes en elle notre esprit et nous fîmes d’elle et de son fils un 
Signe pour le monde » 2.
« Et Marie, fille de ‘Imrân, qui a préservé sa chasteté et à la-
quelle nous insufflâmes de Notre Esprit. Elle a cru dans les 
paroles de son Seigneur et dans ses livres et elle fut parmi les 
pieuses » 3.

La préférence de la chasteté est liée à d’autres vertus qui font par-
tie de la morale des élus de Dieu parmi les purs. C’est là une vaste 
étude qui ne saurait être engagée ici.

En revanche, dans la sourate Youssuf : « Lorsqu’ils se dirent : – 
Youssuf et son frère 4 sont plus aimés de notre père que nous, alors 
que nous sommes toute une bande ? » 5 ; ce verset nous rappelle 

1.	 Coran, sourate 12 : Joseph, v. 33.
2.	 Coran, sourate 21 : Les Prophètes, v. 91.
3.	 Coran, sourate 66 : La Prohibition, v. 12.
4.	 Joseph et son frère : son frère germain qui s’appelle Benyamîn, Benjamin.
5.	 Coran, sourate 12 : Joseph, v. 8.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   280 06/11/2016   19:32:49




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (6) M

entions de l’am
our dans le C

oran

281

les frères de Youssuf et leur complot contre lui, quand ils ont juré 
que leur père Jacob (Ya‘qoub) leur préférait Youssuf et son frère, 
alors qu’eux-mêmes formaient une bande plus avantageuse dans la 
vie quotidienne pour le père. Ils auraient dû être les premiers à les 
aimer et à les préférer, mais ils ignoraient quelle était la place de leur 
père chez Dieu et à quel point leur frère était un élu de Dieu.

Septième constante coranique

L’amour et la détestation  
« Dieu vous a fait aimer la Foi […]  

Et vous a fait détester la mécréance,  
la perversité et la désobéissance »

« Et sachez que le Messager d’Allah est parmi vous. S’il vous 
obéissait dans maintes affaires, vous seriez en difficultés. Mais 
Allah vous a fait aimer la Foi et l’a embellie dans vos cœurs et 
vous a fait détester la mécréance, la perversité et la désobéis-
sance. Ceux-là sont les bien dirigés » 1.

Nous disons et nous répétons : définir une chose, c’est donner 
son essence. Et c’est ce que nous avons cherché à faire tout au long 
de cette encyclopédie de l’amour. Nous avons pu ainsi établir que 
l’amour du Très-Haut, c’est l’amour des vertus, tandis que l’ab-
sence d’amour du Très-Haut, c’est l’amour des vices. Mais ce verset 
de la sourate Les Chambres évoque plusieurs des particularités de 
l’amour, dont certaines que nous avons déjà étudiées. Parmi elles, 
il y a l’idée selon laquelle Dieu est responsable de diriger les cœurs 
des fidèles vers la bonne-guidance, ce qui est exprimé par les verbes 
faire aimer et faire détester.

En effet, quant au faire aimer, c’est-à-dire faire aimer ce que doit 
aimer le croyant, le Tout-Puissant l’a spécifié comme étant la Foi, en 
ce sens que la Foi réunit toutes les vertus mentionnées dans la deu-
xième partie de l’encyclopédie. D’ailleurs, Il nous a enjoint à aimer 
tout ce qui en découle : à savoir graver cette Foi dans les cœurs, au-
trement dit rendre belle la Foi dans les cœurs. Il faut reconnaître 
que cette expression wa-zayanahu a troublé plus d’un exégète et 
traducteur, car il s’agit d’une occurrence au sens positif rare de l’ex-

1.	 Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 7.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   281 06/11/2016   19:32:49





282

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

pression at-tazyin (rendre beau/belle) dans le Coran, 9 fois seule-
ment sur 43, l’action at-tazyyin rendre beau/belle avec le substan-
tif az-zyna. Que signifie donc ce mot embellir quand il est employé 
dans ce contexte du faire aimer ? C’est une question qui mérite 
d’être posée.

Quant à la deuxième question, elle a trait à la structure de la 
phrase du verset contenant cette dualité : faire aimer et faire détes-
ter. En effet, atteindre la bonne-guidance signifie alors satisfaire aux 
deux contenus faire aimer et faire détester. On retrouve à travers 
cette dualité un face à face entre la Foi qui est l’essence des vertus 
et l’incrédulité qui est l’essence des vices. La sourate Les Chambres 
trouve-t-elle sa spécificité dans la réunion de ces deux essences, le 
faire aimer et le faire détester ?

Troisième et dernière question : la mention de la perversité et de 
la désobéissance a-t-elle induite par l’allusion aux difficultés dont 
nous a avertis le verset ? Ce sont des questions auxquelles nous 
avons répondu dans les développements précédents.

A. – « Mais leur départ répugna à Allah »

Le verbe aimer revient à 24 reprises dans le Coran sous sa forme 
négative, alors que le verbe détester (ou répugner), ayant pour sujet 
Dieu, n’apparaît qu’une fois. Il se trouve qu’il s’agit de la répugnance 
de Dieu pour la participation des hypocrites au djihâd, en l’occur-
rence Dieu déteste une de leurs mauvaises actions. Autrement dit, 
cela atteste de l’absence au sein du Coran de toute énonciation de 
la haine de Dieu pour les hommes, quels qu’ils soient. Dieu dit : 
« Et s’ils avaient voulu partir (au combat), ils auraient fait des 
préparatifs. Mais Dieu détestait l’idée qu’ils y prennent part ; II 
les a rendus paresseux. Et il leur fut dit : – “Restez avec ceux qui 
restent 1” » 2.

B. – L’aversion chez Dieu

Cela étant affirmé, que signifie alors dans ce cas, la grande aver-
sion de la mécréance chez Dieu ? En effet, à trois reprises sur les 

1.	 Ceux qui restent : femmes, enfants, vieillards, malades, etc.
2.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 46.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   282 06/11/2016   19:32:49




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (6) M

entions de l’am
our dans le C

oran

283

cinq occurrences de ce mot, il est question de l’aversion chez Dieu 
de la mécréance des incroyants.

Chez Dieu signifie ici, selon le savant ar-Râghib, selon le juge-
ment de Dieu.

C. – Les occurrences de l’aversion chez Dieu

1. L’aversion mqat est présente une fois dans le verset interdi-
sant d’épouser les femmes des pères. Le mot apparaît sans le vocable 
‘inda (chez), après turpitude et avant mauvaise conduite. On le tra-
duit ici par abomination, ou sujet d’aversion. Il s’agit donc de noms 
indéfinis.

« Et n’épousez pas les femmes que vos pères ont épousées, ex-
ception faite pour le passé. C’est une turpitude, une abomina-
tion (ou un sujet d’aversion) 1, et quelle mauvaise conduite ! » 2

2. Le mot aversion maqt apparaît lors d’une comparaison entre 
l’aversion de Dieu et l’aversion des mécréants pour eux-mêmes, 
pour dire que celle de Dieu est plus grande encore que celle des 
mécréants ; la signification précise du maqt dans ce contexte, c’est 
donc le choix des mécréants, après avoir été rappelé à la Foi, de pré-
férer la mécréance kufr.

« À ceux qui n’auront pas cru, on proclamera : – l’aversion 
d’Allah [envers vous], lorsque vous étiez appelés à la Foi et 
que vous persistiez dans la mécréance, est plus grande que 
votre aversion présente envers vous-mêmes » 3.

Nous remarquons qu’à la base, l’aversion de Dieu ne vise pas 
les incroyants eux-mêmes mais plutôt leur mécréance. L’aversion a 
pour sens ici l’absence de satisfaction de Dieu, sa désapprobation, 
au sujet de la mécréance de ses serviteurs ; Il a ainsi déclaré dans un 
verset de la sourate Les Groupes son dégoût (sa non-satisfaction) de 
la mécréance et du polythéisme, et son goût (sa satisfaction) pour la 
gratitude, à l’opposé de l’ingratitude de la mécréance :

1.	 Aversion : cette conduite est un affront du fils à l’égard de son père qui engendre la 
colère d’Allah.

2.	 Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 22.
3.	 Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 10.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   283 06/11/2016   19:32:49





284

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

« Si vous ne croyez pas, Allah se passe largement de vous. De 
Ses serviteurs Il n’agrée pas la mécréance. Mais si vous êtes 
reconnaissants, Il l’agrée pour vous. Nul pécheur ne porte-
ra les péchés d’autrui. Ensuite, vers votre Seigneur sera votre 
retour : Il vous informera alors de ce que vous faisiez, car Il 
connaît parfaitement le contenu des poitrines » 1.

3. Les trois autres occurrences du mot aversion maqt sont tou-
jours accompagnées de la préposition chez ‘inda, et du nom de Dieu 
dans deux cas.

a) Le mot aversion apparaît une fois au sujet des arrogants et 
des tyrans qui polémiquent sur le sens des versets de Dieu sans rien 
en savoir, et que l’arrogance et la tyrannie ne sont que des maladies 
dont les symptômes et l’issue ne se manifestent que par un sceau qui 
ferme le cœur.

« Ceux qui discutent les versets d’Allah sans qu’aucune preuve 
ne leur soit venue, sont tenus en grande aversion chez Dieu et 
auprès de ceux qui croient. Ainsi Dieu scelle-t-Il le cœur de 
tout tyran orgueilleux » 2.

b) La deuxième fois, c’est au sujet du croyant dont les actes 
contredisent les paroles ; Dieu en éprouve de l’aversion, non pas 
pour les individus eux-mêmes, mais pour leurs mauvaises ac-
tions ; cette dénonciation intervient dans deux versets différents qui 
ont la même interprétation :

« Ô vous qui avez cru ! Pourquoi dites-vous ce que vous ne 
faites pas ? » 3

« C’est un grand sujet d’aversion auprès d’Allah que de dire ce 
que vous ne faites pas » 4.

c) La préposition chez ‘inda apparaît aussi une fois introduisant 
le mot Seigneur :

« C’est Lui qui a fait de vous Ses lieutenants sur terre. Les mé-
créants supporteront le poids de leur mécréance et les renie-
ments des mécréants ne feront qu’accroître l’aversion de leur 

1.	 Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 7.
2.	 Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 35.
3.	 Coran, sourate 61 : Le Rang, v. 2
4.	 Coran, sourate 61 : Le Rang, v. 3

traite_amour_coran_francais_C6.indd   284 06/11/2016   19:32:49




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (6) M

entions de l’am
our dans le C

oran

285

Seigneur. Leurs reniements ne feront qu’accélérer leur perdi-
tion » 1.

Trouvez-vous finalement que Ar-Raghib avait raison de définir 
l’expression chez Dieu par selon le jugement de Dieu ?

D. – L’hostilité et la haine

Mais Ar-Raghib a aussi défini l’aversion comme une haine pro-
fonde, avez-vous vu dans une des occurrences peu nombreuses de 
ce mot dans le Coran quelque chose qui confirme que Dieu hait ?

Non, la preuve, c’est que les cinq occurrences du mot haine, 
dont quatre suivent le mot hostilité, sont adressées au Diable et aux 
non-croyants (les hypocrites).

a) Observons comment le mot haine apparaît tout seul dans la 
sourate La Famille de ‘Imrân où il est attribué aux hypocrites.

« Ô les croyants, ne prenez pas de confidents en dehors de 
vous-mêmes : ils ne failliront pas à vous bouleverser. Ils sou-
haiteraient que vous soyez en difficulté. La haine certes s’est 
manifestée par leurs bouches, mais ce que leurs poitrines 
cachent est encore plus énorme. Voilà que Nous vous expo-
sons les signes. Si vous pouviez raisonner » ! 2

b) Nous observons également que le mot haine n’était qu’une 
punition de Dieu aux chrétiens lorsqu’ils ont oublié une partie de 
leur promesse.

« Et de ceux qui disent : « Nous sommes chrétiens », Nous 
avions pris un engagement. Mais ils ont oublié une partie 
de ce qui leur a été rappelé. Nous avons donc suscité entre 
eux l’hostilité et la haine jusqu’au Jour de la Résurrection. Et 
Allah les informera de ce qu’ils faisaient » 3.

c) Et comment est-t-elle apparue comme une punition de Dieu 
aux gens du Livre lorsqu’ils sèment l’injustice et la corruption par 
leur mécréance en déclarant la guerre aux gens pacifistes ?

« Il distribue Ses dons comme Il veut. Et certes, ce qui a été 
descendu vers toi de la part de ton Seigneur va faire beau-

1.	 Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 39
2.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 118.
3.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 14.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   285 06/11/2016   19:32:49





286

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

coup croître parmi eux la rébellion et la mécréance. Nous 
avons jeté parmi eux l’inimité et la haine jusqu’au Jour de la 
Résurrection. Toutes les fois qu’ils allument un feu pour la 
guerre, Allah l’éteint. Et ils s’efforcent de semer le désordre sur 
la terre, alors qu’Allah n’aime pas les semeurs de désordre » 1.

d) Le mot hostilité apparaît aussi dans la sourate la table servie 
pour dénoncer le vin et les jeux de hasard qui sont utilisés par le 
diable pour tromper les croyants et les détourner de la prière et de 
l’invocation de Dieu.

« Le Diable ne veut que jeter parmi vous, à travers le vin et les 
jeux de hasard l’hostilité et la haine, et vous empêcher d’invo-
quer Allah et de prier. Allez-vous donc y mettre fin ? » 2

e) Une seule fois, le terme hostilité apparaît dans un contexte 
positif dans la sourate L’éprouvée, pour établir une distinction entre 
les associateurs et Abraham et ses compagnons qui étaient un bon 
exemple à suivre :

« Certes, vous avez eu un bon exemple [à suivre] en Abraham 
et en ceux qui étaient avec lui, quand ils dirent à leur peuple : 
« Nous vous désavouons, vous et ce que vous adorez en dehors 
d’Allah. Nous vous renions. Entre vous et nous, l’hostilité et 
la haine sont à jamais déclarées jusqu’à ce que vous croyiez en 
Allah, seul » 3.

Nous pouvons en conclure que nous ne devons jamais attribuer 
la haine ou l’hostilité à Dieu Le très Haut.

E. – La haine et la contrainte

Mettons cette affirmation à l’épreuve encore davantage, et étu-
dions les occurrences de la haine dans le Coran : nous trouverons 
qu’elle apparaît dans des contextes généraux.

1.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 64.
2.	 Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 91.
3.	 Coran, sourate 60 : L’Éprouvée, v. 4.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   286 06/11/2016   19:32:49




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (6) M

entions de l’am
our dans le C

oran

287

1) Le contexte « cosmique »

Le mot contrainte intervient à propos de la création et du mou-
vement des univers, surtout le ciel et la terre qui obéissent à leurs 
lois selon la logique du Coran et selon l’ordre de Dieu.

Le ciel et la terre doivent obéir à l’ordre de Dieu de venir à lui, 
bon gré, mal gré, c’est-à-dire littéralement : par obéissance ou par 
contrainte, alors ils choisissent de venir de leur plein gré.

« Il S’est ensuite établi au ciel qui était alors fumée et lui dit, 
ainsi qu’à la terre : – “Venez tous deux, bon gré, mal gré”. 
Tous deux dirent : – “Nous venons de notre plein gré” » 1.

Il n’existe pas d’objets inanimés, tout est vivant sous différentes 
formes et toute chose pratique l’islam :

« Désirent-ils une autre religion que celle d’Allah, alors que 
se soumet à Lui, bon gré, mal gré, tout ce qui existe dans les 
cieux et sur la terre, et que c’est vers Lui qu’ils seront rame-
nés ? » 2

Tout ce qui est entre le ciel et la terre se prosterne :
« Et c’est à Allah que se prosternent, bon gré mal gré, tous 
ceux qui sont dans les cieux et sur la terre, ainsi que leurs 
ombres, au début et à la fin de la journée » 3.

2) Contexte religieux

Il s’agit de la tolérance en matière de Foi religieuse.
Si tel est le cas des objets inanimés et des êtres vivants, ce l’est a 

fortiori pour la religion qui est propre à l’être humain : elle ne peut 
se baser sur la contrainte (ou la haine).

« Nulle contrainte en religion ! Car le bon chemin s’est distin-
gué de l’égarement. Donc, quiconque renie les faux dieux et 
croit en Allah se saisit de la corde la plus solide qui soit, qui ne 
peut se briser. Et Dieu entend et sait tout » 4.

1.	 Coran, sourate 41 : Ont été détaillés, v. 11.
2.	 Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrân, v. 83.
3.	 Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 15. Il est recommandé de se prosterner après la 

lecture de ce verset.
4.	 Coran, sourate 2 : La Vache, v. 256.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   287 06/11/2016   19:32:50





288

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Dans ce contexte général, le Coran reproche au prophète qui 
aime les gens de vouloir les obliger à croire en Dieu.

« Si ton Seigneur l’avait voulu, tous ceux qui sont sur la terre 
auraient cru. Est-ce à toi de contraindre les gens à devenir 
croyants ? » 1

Tel était le cas de Noé :
« Il dit : – Ô mon peuple ! Que vous en semble ? Si je me confor-
mais à une preuve de mon Seigneur, si une Miséricorde, (pro-
phétie) échappant à vos yeux, était venue à moi de Sa part, 
devrais-je vous contraindre (à l’accepter) alors que cela vous 
répugne ? » 2

Voilà le deuxième contexte général qui, à travers ses versets, 
nous apprend que Dieu n’admet ni la haine ni la contrainte.

F. – « Et ce à quoi que tu [Pharaon] nous a contraint 
comme magie »

3) Contexte de Pharaon

Le troisième contexte général évoque la situation des incroyants 
de tous temps et en tous lieux, et surtout celle des notables parmi 
eux qui utilisent la contrainte en toute chose, et en autres, qui dé-
tournent les gens de la religion. Nous citons ici un verset de la sou-
rate Taha, qui nous offre une information importante selon laquelle 
la magie faite par les magiciens n’était pas une initiative des ma-
giciens eux-mêmes mais elle était à la demande de leurs maîtres, 
comme le confirment les magiciens de Pharaon.

« “[…] Nous croyons en notre Seigneur, afin qu’Il nous par-
donne nos fautes comme la magie à laquelle tu nous as 
contraints”. Et Allah est meilleur et éternel » 3.

1.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 99.
2.	 Coran, sourate 11 : Houd, v. 28.
3.	 Coran, sourate 20 : Taha, v.73.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   288 06/11/2016   19:32:50




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (6) M

entions de l’am
our dans le C

oran

289

G. – En dépit de la répulsion qu’en avaient  
les criminels / les mécréants / les associateurs

4) Contexte de Dieu le Très-Haut

1. Dieu utilise la contrainte pour faire triompher la vérité et 
pour réfuter les mensonges. Le verbe haïr apparaît deux fois dans le 
Coran souvent à la fin des versets en lien avec la volonté de Dieu qui 
confirme le triomphe de la vérité malgré le refus et la haine des cri-
minels.

« Afin qu’Il fasse triompher la vérité et anéantir le faux, en 
dépit de la répulsion (la haine) qu’en avaient les criminels » 1.

« Et par Ses paroles, Allah fera triompher la Vérité, quelque 
répulsion qu’en aient les criminels » 2.

2. Deux autres occurrences lorsque Dieu parachevait sa lumière 
en dépit l’aversion des mécréants :

« Ils veulent éteindre avec leurs bouches la lumière d’Allah, 
alors qu’Allah ne veut que parachever Sa lumière, quelque ré-
pulsion qu’en aient les mécréants » 3.

« Ils veulent éteindre de leurs bouches la lumière d’Allah, 
alors qu’Allah parachèvera Sa lumière en dépit de l’aversion 
des mécréants » 4.

3. Deux occurrences également, lorsque Dieu a envoyé 
Muḥammad avec la guidance et la Religion de Vérité en dépit de 
l’aversion des polythéistes :

« C’est Lui qui a envoyé Son messager avec la guidance et la 
Religion de Vérité, pour la placer au-dessus de toute autre re-
ligion, en dépit de l’aversion des polythéistes » 5.

1.	 Coran, sourate 8 : Le Butin, v. 8.
2.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 82.
3.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 32.
4.	 Coran, sourate 61 : Le Rang, v. 8.
5.	 Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 33.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   289 06/11/2016   19:32:50





290

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

« C’est Lui qui a envoyé Son messager avec la guidance et la 
Religion de Vérité, pour la placer au-dessus de toute autre re-
ligion, en dépit de l’aversion des polythéistes » 1.

4. Une seule occurrence, lorsque Dieu appelle les gens à être fi-
dèles dans leur adoration à Lui Seul, en dépit de l’aversion des mé-
créants.

« Invoquez Allah donc, en Lui vouant un culte exclusif, 
quelque répulsion qu’en aient les mécréants » 2.

F. – « Et la plupart dédaigne la vérité » … « Ils ont  
de la répulsion pour la révélation d’Allah »  
… « Ils ont de la répulsion pour Son agrément »

D’autres versets coraniques confirment la réaction des mécréants 
envers tous les prophètes :

1. La haine des mécréants pour la vérité apportée par les pro-
phètes de Dieu et que Muḥammad l’a révélée.

« Ou diront-ils : –“Il est fou ?” Au contraire, c’est la vérité 
qu’il leur a apportée. Et la plupart d’entre eux dédaignent la 
vérité » 3.
« Certes, Nous vous avions apporté la Vérité ; mais la plupart 
d’entre vous détestait la Vérité » 4.

2. Trois versets de la sourate de Muḥammad se distinguent en 
soulignant la haine des mécréants contre ce que Dieu a révélé.

« C’est parce qu’ils ont de la répulsion pour ce qu’Allah a fait 
révélé. Il a rendu donc vaines leurs œuvres » 5.
« C’est parce qu’ils ont dit à ceux qui ont de la répulsion pour 
la révélation d’Allah : “Nous allons vous obéir dans certaines 
choses ». Allah cependant connaît ce qu’ils cachent” » 6.

3. Les mécréants prouvent leur haine pour la satisfaction de 
Dieu en suivant ce qui provoque Son courroux.

1.	 Coran, sourate 61 : Le Rang, v. 9.
2.	 Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 14.
3.	 Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 70.
4.	 Coran, sourate 43 : L’Ornement, v. 78.
5.	 Coran, sourate 47 : Muḥammad, v. 9.
6.	 Coran, sourate 47 : Muḥammad, v. 26.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   290 06/11/2016   19:32:50




Traité de l’Am

our dans le Coran  Ê
  (6) M

entions de l’am
our dans le C

oran

291

« Cela parce qu’ils ont suivi ce qui provoque le courroux de 
Dieu, et qu’ils ont de la répulsion pour [ce qui attire] Son 
agrément. Il a donc rendu vaines leurs œuvres » 1.

Voilà des exemples de la mécréance telle que le Coran nous l’a 
révélée qui perdure en tous temps et en tous lieux, basée sur la haine 
et la contrainte.

À partir de là, pouvons-nous dire que ces accusations portées 
par les nantis, les ignorants, les haineux, ou les ennemis de l’Islam, 
affirmant que l’Islam est une religion de contrainte, reflètent 
la réalité des musulmans ? Ou bien est-ce une façon pour les 
mécréants de justifier leur propre vision des choses ? Nous pensons 
que c’est la deuxième réponse qui est la bonne, et que c’est là une 
vérité historique cachée, qui mériterait plus d’études, de recherches 
historiques et des thèses scientifiques, pour montrer à travers 
l’histoire l’injustice et les souffrances que les prophètes et leurs 
compagnons ont endurées, surtout les musulmans. Peut-on encore 
alors porter des accusations mensongères selon lesquelles l’islam 
est une religion de contrainte, et même ces jours-ci l’accuser de 
terrorisme ?

X

1.	 Coran, sourate 47 : Muḥammad, v. 28.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   291 06/11/2016   19:32:50



traite_amour_coran_francais_C6.indd   292 06/11/2016   19:32:50



Traité de l’Am
our dans le Coran  Ê

  C
onclusion



293

Conclusion

Approcher du plus du tiers du Coran  
à travers le mot Amour

Dieu qualifie le Coran comme étant « le Livre explicite » au 
début de cinq sourates mecquoises dans des contextes d’éloges faites 
à ce Livre. Cette qualification intervient trois fois avec une formule 
de présentation : « Voici les signes du Livre explicite » 1 et deux fois 
avec une formule de serment : « Et par le Livre explicite » 2.

Ce qui attire l’attention au sujet du caractère explicite de ce 
Livre, c’est cette indication réitérée dans cinq versets que tout ce 
qui est dans l’univers se trouve dans « un livre explicite » dans des 
contextes de réaffirmation de l’omniscience de Dieu. Nous en citons 
seulement deux versets presque identiques que nous avons intégrés 
dans un seul texte : « Et / il n’échappe à ton Seigneur / à Lui / ni le 
poids d’un atome sur la terre et dans le ciel ni ce qui en est plus 
petit et plus grand, qui ne soit dans un Livre explicite » 3.

Ce caractère explicite, qui est la caractéristique commune au 
Livre de Dieu dans l’univers et au Coran, souligne la grandeur de 
la faveur accordée par Dieu à tout récitant, « ayant du cœur », de 
pouvoir appréhender le Coran à partir des occurrences de n’im-
porte quel mot-clé coranique, exactement comme le fait un astro-
logue qui sonde l’univers à partir d’un seul point de repère. L’espace 
éthique du Coran est semblable à celui des univers : une carte géné-
rale et détaillée de valeurs. Il te suffit de fixer le regard sur un point 
quelconque pour pouvoir parcourir tout le ciel.

1.	 Coran, sourate 12 : Joseph, v. 1 ; Coran, sourate 26 : Les Poètes, v. 2 ; et Coran, sourate 
28 : La Narration, v. 2.

2.	 Coran, sourate 43 : L’Ornement, v. 2 ; Coran, sourate 44 : La Fumée, v. 2.
3.	 Coran, sourate 10 : Jonas, v. 61 ; Coran, sourate 34 : Saba, v. 3.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   293 06/11/2016   19:32:50





294

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Dans cette encyclopédie condensée, partant d’un point d’ap-
pui qu’est l’apparition/acception/sens du mot amour, de ses étymo-
logies et ses dérivés, nous sommes entrés au sein d’immenses ga-
laxies de grandes valeurs coraniques, que nous avons vues et revues, 
dans le Coran, 83 fois dans 74 versets, étalés sur 29 sourates, dont 48 
versets apparus dans 2 sourates médinoises, et 26 versets contenus 
dans 17 sourate mecquoises.

Ouvrage écrit et parachevé par la grâce de Dieu 1, 
Le 1er Ramadan 1437 / 6 juin 2016.

X

1.	 Nos remerciements sont adressés avant toute chose à Dieu le Très-Haut ; puis, à tous 
ceux qui ont contribué à la sortie de cet ouvrage, notamment : mon fils Samh Alddin 
Baadarani, Wassel Alrifai, Faisal Almallouhi, Louay Alkhaled, Ali Zarkan, Gérard 
Guinhut et Amer Hadla.

traite_amour_coran_francais_C6.indd   294 06/11/2016   19:32:50



Traité de l’Am
our dans le Coran  Ê

  Table des m
atières



295

Table des matières

Dédicace .....................................................................  9

Avant-propos ..............................................................  11

Introduction :

Qu’est-ce que l’amour ? ...................................................  13
A. – Définitions de l’amour chez les maîtres de l’éloquence et les soufis .....  13
B. – L’amour est l’amour . .................................................  14
C. – Les évocations de l’amour dans le Coran . .............................  17

Première partie
Un peuple qu’Il aime et qui L’aime

Introduction . ............................................................  21

Première constante coranique���������������������������������������� 21
« Un peuple qu’Il aime et qui L’aime »

Deuxième constante coranique����������������������������������������24
Des semblables [à Dieu] qu’ils aiment comme ils aiment Dieu. Mais, 
ceux qui croient sont les plus ardents en l’amour de Dieu

Troisième constante coranique��������������������������������������� 27
Si vous aimez Dieu, suivez-moi pour que Dieu vous aime

A. – L’obéissance .........................................................  29
B. – La suivance . .........................................................  30
C. – Le bon exemple (modèle à suivre ou copie à imiter) . ..................  30

Quatrième constante coranique�������������������������������������� 31
« Ils aiment ceux qui ont émigré vers eux »

Cinquième constante coranique�������������������������������������� 34
Voilà que ceux-là, vous les aimez alors qu’ils ne vous aiment pas

Sixième constante coranique������������������������������������������ 35
Et Dieu vous fait aimer la Foi

traite_amour_coran_francais_C6.indd   295 06/11/2016   19:32:50





296

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Deuxième partie
Ceux que Dieu aime

Introduction . ............................................................  41

Première constante coranique���������������������������������������� 43
Certes, Dieu aime les pieux

Deuxième constante coranique����������������������������������������50
Certes, Dieu aime les bienfaisants

A. – Les deux degrés de la bienfaisance . ..................................  54

Troisième constante coranique��������������������������������������� 59
« Et Dieu aime les patients »

A. – Corrélation entre la patience et la piété . ..............................  61
B. – Corrélation entre la patience et la remise à Dieu . ......................  61
C. – Corrélation forte entre croyance, piété, bienfaisance et patience . ......  62

Quatrième constante coranique�������������������������������������� 69
Dieu AIME les très repentants

A. – Le repentir de Dieu en faveur de Ses serviteurs et Sa miséricorde  
à leur égard ..............................................................  71
B. – Formule : Repentir et réforme seulement ..............................  73
C. – Formule : Repentir, croyance et bonne action . ........................  73
D. – Repentance et demande du pardon ..................................  73
E. – Le Tout-Repentant et les repentants . .................................  77
F. – Repentants et repentantes ............................................  77
G. – Autres conditions de l’acceptation de la repentance ...................  78
H. – Repentir de Dieu en faveur de ceux qui se sont repentis à Lui parmi  
les prophètes . ...........................................................  79

Cinquième constante coranique�������������������������������������� 80
« [Dieu] aime les purificateurs d’eux-mêmes ».  
« Dieu aime les purificateurs d’eux-mêmes »

A. – Purification des cœurs ...............................................  85
B. – Purification et témoignage d’honorabilité . ............................  86
C. – Des femmes purifiées et des feuilles purifiées .........................  86

Sixième constante coranique������������������������������������������ 87
Dieu aime les s’en-remettants à Lui

A. – Similitude des formules du Garant-Répondant et de la remise à Dieu ...  89

traite_amour_coran_francais_C6.indd   296 06/11/2016   19:32:50



Traité de l’Am
our dans le Coran  Ê

  Table des m
atières



297

B. – Formules du Garant-Répondant . .....................................  89
C. – Contiguïté de la remise avec la suffisance . ............................  90
D. – Formules de la remise à Dieu tawakkoul ..............................  91
E. – Les Prophètes et les Proches de Dieu s’en remettent à Lui ..............  92
F. – Relations de la Remise avec d’autres vertus ............................  93

Septième constante coranique�����������������������������������������95
« Dieu aime les équitables »

A. – Équité et justice ......................................................  96
B. – Ordonnance de l’équité et de la justice ................................  97
C. – Gouvernement et jugement par l’équité et la justice ...................  97

Huitième constante coranique��������������������������������������  100
« Certes, Dieu aime ceux qui combattent en rangs ordonnés  
sur son chemin »

Troisième partie
Ceux que Dieu n’aime pas

Première constante coranique��������������������������������������  115
Dieu n’aime pas les mécréants

A. – Les contraires à la mécréance ........................................  121
B. – La famille de l’incrédulité (ou mécréance) . ...........................  125

Deuxième constante coranique�������������������������������������� 125
« Et Dieu n’aime pas les injustes »

A. – La famille de l’injustice . .............................................  130
B. – Injustice envers soi-même ...........................................  135
C. – Négation de l’injustice de Dieu envers les Hommes et preuve  
de l’injustice de ces derniers envers eux-mêmes ..........................  136
D. – Cas de négation de l’injustice de Dieu envers  
Ses adorateurs-serviteurs . ...............................................  137
E. – Cas de destruction des peuples injustes :  
« Dieu ne veut pas de l’injustice envers les serviteurs (créatures) » . ........  137
F. – Contexte du jugement, sans injustice, des actions le Jour  
de la Résurrection : « Dieu ne veut en rien l’injustice envers les gens » ......  138
G. – Injustice au sens de privation ........................................  139
H. – Deux contraires à l’injustice : équité et vérité . ........................  139
I. – Dénonciation et avertissement à l’encontre des injustes . ..............  140

traite_amour_coran_francais_C6.indd   297 06/11/2016   19:32:50





298

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

J. – Promesses de destruction ............................................  140
K. – Promesses d’anéantissement . .......................................  141
L. – Formule : « Les injustes n’ont aucun soutien » .........................  141
M. – Formule : « Dieu connaît bien les injustes » ...........................  141

Troisième constante coranique�������������������������������������  142
Dieu n’aime pas les agresseurs

A. – Agression / transgression, ignorance et absence de science ...........  144
B. – Agression / transgression et iniquité . ................................  144
C. – « Ne suivez pas les pas de Satan, il est pour vous un ennemi déclaré » .  145
D. – Péché et agression ..................................................  146
E. – Agression et péché dans un contexte de démenti . ...................  147
F. – Transgression, mécréance, dans un contexte de meurtre  
des prophètes et désobéissance .........................................  147
G. – Transgression des limites (lois) de Dieu ...............................  148
H. – Les conditions d’entrée dans le combat ..............................  152
I. – Concernant les lois de la nourriture . ..................................  154

Quatrième constante coranique������������������������������������  156
« Dieu n’aime pas les gaspilleurs »

A. – Le gaspillage, le manger et le boire, l’aspect matériel . ................  156
B. – Le gaspillage, l’agression et l’ignorance chez le peuple  
du Prophète Loth . ......................................................  157
C. – Gaspillage et meurtre . ..............................................  158
D. – Gaspillage dans les dépenses ........................................  158
E. – Le gaspillage, aspect éthique . .......................................  158
F. – Destruction des gaspilleurs . .........................................  162
G. – Le gaspillage et le châtiment du Feu .................................  163

Cinquième constante coranique������������������������������������  163
« Certes, Dieu n’aime pas les traîtres »

A. – Traîtrise, mécréance et péché ........................................  164
B. – Traîtrise dans les conflits .............................................  165
C. – « Vous vous êtes trahis vous-mêmes » ................................  165
D. – Trahir Dieu . ........................................................  166

Sixième constante coranique����������������������������������������  167
« Certes, Dieu n’aime pas les corrupteurs »

traite_amour_coran_francais_C6.indd   298 06/11/2016   19:32:51



Traité de l’Am
our dans le Coran  Ê

  Table des m
atières



299

A. – La corruption comme antonyme de la réforme .......................  169
B. – Ne sévissez pas sur la terre en corrupteurs ............................  170
C. – Corruption de la terre et des cieux et tout ce qui s’y trouve ............  170
D. – Corruption et effusion du sang . .....................................  171
E. – Famille de la corruption . ............................................  172
F. – Punition des corrupteurs . ...........................................  173
G. – Corruption, malédiction, détestable demeure, et châtiment ...........  174

Septième constante coranique��������������������������������������� 174
« Certes, Il [Dieu] n’aime pas les orgueilleux »

A. – Dieu est le Sublime, le Grand . .......................................  176
B. – À Lui l’orgueil . ......................................................  176
C. – Le Tout Puissant, le Tout-Vainqueur, l’Orgueilleux .....................  177
D. – Et ton Seigneur glorifie ..............................................  177
E. – L’absence d’orgueil chez les Anges ...................................  178
F. – L’orgueil d’Iblis ......................................................  178
G. – La famille de l’orgueil (1) . ...........................................  179
H. – Réalité de l’orgueil . .................................................  182
I. – Orgueil, incrédulité, et mécréance . ...................................  183
J. – L’orgueil, l’oppression et le sceau de Dieu sur ceux qui  
en sont coupables . .....................................................  183
K. – Famille de l’orgueil (2) ...............................................  184
5. – La géhenne comme demeure pour les orgueilleux, les mécréants  
et les injustes . ..........................................................  185

Huitième constante coranique��������������������������������������  186
« Certes, Dieu n’aime ni l’arrogant ni le fanfaron »

Neuvième constante coranique�������������������������������������� 188
« Certes, Dieu n’aime pas les réjouis »

A. – La réjouissance louable ..............................................  189
B. – La Réjouissance blâmable . ..........................................  190
C. – Réjouissance dans la vie d’ici-bas et ses plaisirs . ......................  191
D. – L’exultation sur la terre, fêter les plaisirs sans le moindre droit . ........  192
E. – Réjouissance et vantardise des bienfaits de la vie d’ici-bas  
après un malheur . ......................................................  192

traite_amour_coran_francais_C6.indd   299 06/11/2016   19:32:51





300

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Dixième constante coranique���������������������������������������� 192
« Dieu n’aime pas que l’on médise d’autrui en public, sauf si on est 
victime d’injustice »

Quatrième partie
Ce que l’Homme aime

Introduction . ...........................................................  199
A. – Ce que l’homme aime n’est pas toujours pour son bien ...............  199
B. – « Dieu sait et vous ne savez pas » .....................................  201
C. – Préférence de la vie dernière à celle d’ici-bas . ........................  201

Première constante coranique��������������������������������������  203
« Mais non, vous aimez la hâtive (la présente) »  
« Ceux-là aiment, certes, la hâtive »

Deuxième constante coranique�������������������������������������� 206
« Ceux qui aiment la vie d’ici-bas plus que la vie dernière »  
« Parce qu’ils ont aimé la vie d’ici-bas plus que la (vie) dernière »

Troisième constante coranique�������������������������������������  207
« Mais vous préférez la vie d’ici-bas ».  
« Et il (Homme) préfère la vie d’ici-bas »

A. – Les occurrences de la jouissance matâ’ dans le Coran .................  208
B. – Les occurrences de ad-dounya (la Vie d’ici-bas) dans le Coran . ........  216

Quatrième constante coranique������������������������������������  220
« L’amour des objets de désir »

A. – Distribution des « objets de désir » dans le Coran . ....................  221

Cinquième constante coranique������������������������������������  230
« Et vous aimez l’argent d’un amour débordant ». « Certes, en l’amour 
du bien, il est fort ». « Oui, je me suis complu à aimer les biens  
(de ce monde) au point [d’oublier] le rappel de mon Seigneur »

A. – « Certes, en l’amour du bien, il est fort » . .............................  231

Sixième constante coranique����������������������������������������  233
« Si vos pères, vos fils […] vous sont plus aimés que Dieu »

A. – L’amour de la parenté et de l’argent . ................................  233

Septième constante coranique��������������������������������������� 240
« Parmi les hommes, il y en est qui prennent, en dehors de Dieu,  
de (pseudo) égaux qu’ils aiment comme ils aiment Dieu »

traite_amour_coran_francais_C6.indd   300 06/11/2016   19:32:51



Traité de l’Am
our dans le Coran  Ê

  Table des m
atières



301

Huitième constante coranique��������������������������������������  243
« S’ils aiment la mécréance plus que la Foi »

A. – « La plupart des hommes ne veulent que la franc-mécréance » ........  243

Neuvième constante coranique�������������������������������������� 246
« Ils ont aimé l’aveuglement plus que la guidance »

A. – Les occurrences de l’aveuglement dans le Coran . ....................  247
B. – Fréquence de l’adjectif aveugle au singulier ...........................  249
C. – Récurrence de l’adjectif aveugles au pluriel . ..........................  249

Dixième constante coranique���������������������������������������� 250
« Mais vous n’aimez pas les conseilleurs »

Onzième constante coranique��������������������������������������� 251
« Ils aiment être loués de ce qu’ils n’ont pas fait »

Douzième constante coranique�������������������������������������  254
« Ceux qui aiment que la turpitude se répande parmi les croyants »

A. – La forme al-fâhichah . ...............................................  255
B. – La forme al-fahchâ’a .................................................  256
C. – La forme fawâhich . .................................................  257

Cinquième partie
Ce que le croyant aime

Introduction . ...........................................................  261

Première constante coranique��������������������������������������  261
L’amour du pardon : « N’aimez-vous pas que Dieu vous pardonne ? »

Deuxième constante coranique�������������������������������������� 262
Donner de l’argent aux autres en dépit de son amour

Troisième constante coranique�������������������������������������  263
Offre à manger de ce que tu aimes :  
« Et ils donnent de la nourriture – en dépit de l’amour qu’ils en ont »

Quatrième constante coranique������������������������������������  264
Dépense de ce que l’on aime : « Vous n’atteindrez la bonté vraie  
des justes qu’en dépensant de ce que vous aimez »

Cinquième constante coranique������������������������������������  264
L’amour du triomphe : « Et une autre que vous aimez : un triomphe  
de la part de Dieu et une conquête proche »

traite_amour_coran_francais_C6.indd   301 06/11/2016   19:32:51





302

Ih
sa

n 
BA

A
D

A
RA

N
I  
Ê

  N
ab

eg
ha

 B
A

BI
LI

Sixième constante coranique����������������������������������������  265
L’amour du triomphe et l’épreuve par Dieu de Ses adorateurs :  
« Après qu’Il vous a fait voir l’objet de vos convoitises »

Septième constante coranique��������������������������������������� 266
Ne pas aimer la médisance : « L’un d’entre vous aimerait-il manger  
de la chair de son frère mort ? Non ! Vous détesteriez cela »

Sixième partie
Mentions de l’amour dans le Coran

Introduction . ...........................................................  269

Première constante coranique��������������������������������������  269
« Les Juifs et les Chrétiens disent :  
– Nous sommes les fils de Dieu et Ses bien-aimés »

Deuxième constante coranique�������������������������������������� 271
« J’ai lancé sur toi un amour de ma part »

Troisième constante coranique�������������������������������������  272
Amour au sens de l’affection : « Le Miséricordieux leur accordera de 
l’affection ». « Certes, mon Seigneur est Miséricordieux et Affectueux ». 
« Il est Longanime, le Tout-Affectueux »

Quatrième constante coranique������������������������������������  274
Ne pas aimer est synonyme de ne pas croire :  
« Il (Abraham) dit : – je n’aime pas ceux qui disparaissent »

Cinquième constante coranique������������������������������������  278
L’amour au sens de désir ardent :  
« Tu ne guideras pas celui que tu aimes »

Sixième constante coranique����������������������������������������  280
Aimer au sens de préférer : « Seigneur ! La prison m’est préférable à  
ce à quoi elles me convient ». « Quand ceux-ci dirent : “Joseph et son 
frère sont plus aimés de notre père que nous, alors que nous sommes 
un groupe bien fort” »

Septième constante coranique��������������������������������������� 281
L’amour et la détestation « Dieu vous a fait aimer la Foi […] 
Et vous a fait détester la mécréance, la perversité et la désobéissance »

A. – « Mais leur départ répugna à Allah » ..................................  282
B. – L’aversion chez Dieu . ...............................................  282
C. – Les occurrences de l’aversion chez Dieu ..............................  283

traite_amour_coran_francais_C6.indd   302 06/11/2016   19:32:51



Traité de l’Am
our dans le Coran  Ê

  Table des m
atières



303

D. – L’hostilité et la haine . ...............................................  285
E. – La haine et la contrainte . ............................................  286
F. – « Et ce à quoi que tu [Pharaon] nous a contraint comme magie » . .....  288
G. – En dépit de la répulsion qu’en avaient les criminels / les mécréants /  
les associateurs . ........................................................  289
F. – « Et la plupart dédaigne la vérité » … « Ils ont de la répulsion pour  
la révélation d’Allah » … « Ils ont de la répulsion pour Son agrément » .....  290

Conclusion

Approcher du plus du tiers du Coran à travers le mot Amour . ........  293

Table des matières . ......................................................  295

traite_amour_coran_francais_C6.indd   303 06/11/2016   19:32:51



traite_amour_coran_francais_C6.indd   304 06/11/2016   19:32:51


