traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 1 @ 06/11/2016 19:32:20



traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 2 @ 06/11/2016 19:32:20



TRAITE DE ’AMOUR DANS LE CORAN

LR

traite_amour_coran_francais_C6.indd 3 @ 06/11/2016 19:32:20



traite_amour_coran_francais_C6.indd 4 @ 06/11/2016 19:32:20



Docteur Thsan BAADARANI
&
Nabegha BABILI

Traité
de
’AMOour
dans
e Coran

L'’Amour, c’'est I'objectif initial et ultime de cet ouvrage :

« @Ma‘,l'ﬂmam,ma‘,/a/mmedlaqume»

l'<”>l<v>'l B

5
Q Editions ALTHSAAN



Editions ALTHSAAN
éDITION, DISTRIBUTION, LIBRAIRIE

www.alihsaan.net
ibaadarani@yahoo.com / alihsaan@alihsaan.net

0033 6 37 24 59 99

Directeur de I’édition
Oways Baadarani

Titre original : « Mawssou‘at al-Hubb fi-1-Qur’dn al-karim »

Traduit de I'arabe par
Docteur Nabil AL-KHAYAT

Révisé par
Agneés Cazenave-Alkhaled

Code frangais de la propriété intellectuelle (CPI)
Tous droits sont réservés pour tous pays

Le code de la propriété intellectuelle [CPI] (Loi du 1er juillet 1992) n’autorise, aux termes de
larticle L. 122-5 alinéas 2° et 3° a), d’une part, que les « copies ou reproductions strictement
réservées a 'usage privé du copiste et non destinées a une utilisation collective » et, d’autre
part, que «les analyses et courtes citations justifiées par le caractére critique, polémique,
pédagogique, scientifique ou d’information de I'ceuvre a laquelle elles sont incorporées ».

« Toute représentation ou reproduction intégrale ou partielle faite sans le consentement de
Iauteur ou de ses ayants droit ou ayants cause est illicite. Il en est de méme pour la traduction,
I'adaptation ou la transformation, 'arrangement ou la reproduction par un art ou un procédé
quelconque ». (article L. 122-4 du CPI).

Cette représentation ou reproduction, par quelque procédé que ce soit, est une contrefagon;
et toute contrefagon est un délit. La contrefagon en France d’ouvrages publiés en France ou a
I’étranger est punie de deux ans d’emprisonnement et de 1 50 ooo Euros d’amende ». (article
L. 335-2 du CPI).

A 22
T4¢ NN

|8 ) © Maquette et réalisation
Lettres d’Or : mail@lettresdor.fr / 06 73 560 461

© IThsan BAADARANI - 2016

ISBN : 979-10-97075-00-2 / EAN : 9791097075002
Dépot légal : 3¢ trimestre 2016

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 6 @ 06/11/2016 19:32:24



Au nom de PDieu,
le TGout-Miséricordieuse, le Tres-Miséricordieuse

traite_amour_coran_francais_C6.indd 7 @ 06/11/2016 19:32:24



traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 8 @ 06/11/2016 19:32:24



Dédicace

Al coun qui orsient & Lameur divin

Al coun gui orsient & L ameun poun les prophiles
A coun qui orsient & Lameunr poun les croyants

Al coun qui crsientt en Lamonn poun fous les hummains
A conr que « Diew aime ol gui L Giment »

Nows dédions cetle encyclopédie

Jhsm .
Nabegha 8.

coran_francais_Cé6.indd 9 @ 06/11/2016 19:32:24



traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 10 @ 06/11/2016 19:32:24



Avant-propos

Nous avons lu des dizaines de définitions de I'amour données
par des exégetes, des lexicographes, des psychologues et surtout des
mystiques ésotériques. Toutes ces définitions ne font qu’en expli-
quer les causes et les symptomes... Nous ne voulons absolument
pas sous-estimer les compétences de ces experts, mais seulement
montrer que 'amour est un mystere indéfinissable. Vous avez beau
vouloir le cerner, c’est une mer profonde, plus vous y plongez, plus
elle devient obscure.

Interrogeons un lecteur, ignorant ce que c’est que I'amour, de-
mandons-lui si toutes ces définitions 'ont aidé a connaitre ce qu’il
ignore. Interrogeons encore quelqu’un ayant subi le feu de 'amour,
et demandons-lui si ces définitions l'ont aidé a le supporter...
L’amour est Pamour, voila tout. C’est un monde d’émotions, d’ou
notre incapacité a le définir par les mots, ce serait définir I'absolu
par le limité !

Les chiffres des tableaux nous montrent combien est étroite la
relation des 72 versets-clés de 'amour avec les objectifs généraux du
Coran, qu’il s’agisse de I'ensemble des versets contextuels entrant
directement dans les diftérents contextes des versets-clés de 'amour
(986 versets, soit pres du sixiéme des versets du Coran), ou de I'en-
semble des autres versets entrant dans d’autres contextes que ceux
de 'amour (2 671 versets, soit plus du tiers des versets du Coran).
Tout cela confirme la possibilité pour un lecteur « ayant du cceur »
d’appréhender les objectifs généraux du Coran a partir des occur-
rences de n’importe quel mot-clé coranique.

uoldNPOU| ee UDIOD) 9| SUDP INOWY/,| op 211D1 |

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 11 @ 06/11/2016 19:32:25



traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 12 @ 06/11/2016 19:32:25



INTRODUCTION :
Qu’est-ce que I'amour ?

En tentant, dans la premiere partie de ce traité: (qu’ll aime et
ils L’aiment), de définir 'amour a travers les manifestations de ses
multiples états dans le Coran ; en lan¢ant, dans la deuxiéme partie :
(ceux que Dieu aime), un appel aux hommes a suivre 'exemple des
équitables, des bel-agissants, et des s’en-remettants a Dieu ; en les
mettant en garde, dans la troisieme : (ceux que Dieu n’aime pas), de
suivre 'exemple des agresseurs, des injustes, des orgueilleux ; enfin,
en parlant, dans la quatrieme, de: (ce que '’homme aime), nous
avons tenu a redonner a 'amour la place qu’il doit occuper dans la
vie des hommes, notamment parmi les croyants. Cette affaire peut
sembler simple de prime abord, mais donner des théories est une
chose et les mettre en application est tout autre chose.

A. - Définitions de ’amour chez les maitres
de I'’éloquence et les soufis

Quiconque tente de donner des concepts peut étre plus ou moins
proche de la réalité des notions et des valeurs. Cela revient en fait
a tracer des limites marquant le début et la fin de ce qu’il concep-
tualise. Ces limites peuvent étre larges ou étroites et il peut avoir
recours a des mots rapprochant le sens requis au lecteur ou au ré-
cepteur. Mais si ce stratéege est valable dans plusieurs domaines, il
ne 'est pas dans celui de 'amour dont personne ne sait par quoi il
commence et comment il finit.

Nous avons lu des dizaines de définitions de I'amour, qui toutes
ne font qu'expliquer les causes qui le motivent, les symptomes qui
en prouvent 'existence et ses états qui peuvent diverger et conver-
ger. Nous ne voulons absolument pas sous-estimer les compétences
des experts, mais seulement montrer que 'amour est un mystere in-

uoldNPOU| ee UDIOD) 9| SUDP INOWY/,| op 211D1 |

traite_amour_coran_francais_C6.indd 13 @ 06/11/2016 19:32:25



définissable. Vous avez beau vouloir le cerner, c’est une mer pro-
fonde, plus vous y plongez, plus elle devient obscure. C’est un hori-
zon lointain a I'infini, aux yeux de I'amant. Si vous tentez d’en tracer
les limites, il devient une prison sans portes ni fenétres.

Le dénominateur commun de toutes ces définitions est cet état
d’inconscience de soi, de négation du moi, de vie en son Dieu et de
confirmation de son Dieu. Cela ne s’obtient que par la purification
de 'ame et du coeur, par la renonciation aux vices et la quéte des
vertus, au point de voir se dissiper le voile des sens. Cela permettrait
a celui qui aime d’ouvrir la porte de la sainteté pour voir ce qu’au-
cun n’a vu, entendre ce quaucun n’a entendu et savourer autant de
vérités éblouissantes, absentes et lointaines, lesquelles ne sauraient
étre percues par les cceurs des gens du commun. L’homme atteint et
obtient un tel état lorsqu’il aime Dieu, s’en remet totalement a Lui,
Lui soumet tout et ne demande d’aide qu’a Lui.

L’entité divine est pour lui la source sublime de toute vérité et de
toute beauté dans ce monde. Elle est la lumiére éclatante de tous les
signes de bien et de perfection dans cet univers.

Interrogeons un lecteur, ignorant ce que c’est que I'amour, de-
mandons-lui si toutes ces définitions I'ont aidé a connaitre ce qu’il
ignore. Interrogeons encore quelqu’un ayant subi le feu de 'amour
et demandons-lui si ces définitions 'ont aidé a le supporter, si elles
ont permis a qui y réfléchit de se représenter ce qui emporte 'amant.

B. - L’amour est I'amour

L’amour est 'amour, voila tout. L’amour est une lumiére que
seuls ceux qui aiment peuvent voir, un monde d’émotions dont on
ne saurait mesurer ni début ni fin. D’ot1 notre incapacité a le définir
par les mots, ce serait définir I'absolu par le limité. C’est un monde
de gotit non gouverné par les sens, la raison ou la logique.

C’est ce que confirme un Hadith de 'Envoyé de Dieu qui dit:
« votre amour vous aveugle et vous assourdit ».

Disons que 'amour est a 'origine de tout mouvement et de toute
action. Dieu créa les choses inertes, ensuite, il y inculqua cette force
motrice et magnétique qu’est 'amour. Sans 'amour divin, le ma-
gnétisme de la terre n’aurait pu empécher les corps d’étre propulsés
dans I'espace. Sans 'amour divin, il n’y aurait eu ni lois d’attraction
cosmique ni forces de gravitation atomique. Sans 'amour divin, les

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 14 @ 06/11/2016 19:32:25



bourgeons n’auraient su s’attacher a leurs branches dans la tempéte,
comme les petits enfants se collent contre leurs meéres dans la foule
grouillante des marchés. C’est pourquoi, chaque fois que nous li-
sons les versets : « Dieu retient les cieux et la terre de se disloquer »"
et « Il retient le ciel de tomber sur la terre, sauf par sa permission »*
nous comprenons que c’est 'amour qui est 'outil divin de main-
tien et de conservation de ces galaxies, dont la consistance est ré-
affirmée par le verset : « Il n’appartient ni au soleil de rattraper la
lune, ni a la nuit de devancer le jour, et chacun navigue dans son
orbite »*. Ainsi comprenons-nous ce que Dieu inspira aux grands
soufis (mystiques musulmans), a savoir de considérer que 'amour
est le nom le plus sublime de Dieu, nom qui tient les coeurs et les
rend palpitants a tout moment.

Mais nous nous devons de nous arréter sur un état d’amour par-
ticulier, a savoir 'amour des objets de désirs évoqué par le verset 14
de la sourate La Famille de ‘Imran : « Lamour des objets de désir
(tels que) les femmes, les enfants, les quintaux thésaurisés d’or et
d’argent, les chevaux de race, les troupeaux, le labour a été rendu
séduisant aux yeux des hommes. Mais ce ne sont la que des jouis-
sances d’ici-bas ; et c’est chez Dieu que se trouve le beau retour »*.
Or, un tel amour n’est nullement celui que recéle le verset : « Dieu
fera venir un peuple qu’ll aime et qui I’aime »*.

Bon nombre d’intéressés a la question de 'amour font 'amalga-
me entre amour et caprice (ou désir de possession), les prenant pour
des synonymes. Si I'on peut 'admettre chez les poétes, les hommes
de lettres et les ermites, on ne saurait 'admettre chez les juristes et
les ulémas qui sont les transmetteurs du Coran. Ceci dit, signalons
un ouvrage de I'imdm Ibn Qayyim al-Jawziyya qui dit dans l'intro-
duction de son ouvrage Mahabbatu-I-Llah :

« Transcendance a Celui qui, sur cette terre, méne les coeurs
comme il veut pour ce quil veut, grace a son omnipotence.
Transcendance a Celui qui conduit les vivants a faire ce pour quoi
ils ont été créés, grace a sa sagesse. Il en a multiplié les aspects et

uoldNPOU| ee UDIOD) 9| SUDP INOWY/,| op 211D1 |

Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 41.
Coran, sourate 22 : Le Pélerinage, v. 65.
Coran, sourate 36 : Yassin, v. 40.
Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 14.
Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 54.

vipwN R

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 15 @ 06/11/2016 19:32:25



les manifestations parmi ses créatures. Il les a diversifiés pour faire
du bien-aimé la part destinée a celui qui 'aime, que son amour soit
faux ou vrai. Ainsi y a-t-il ceux qui aiment le Trés-Miséricordieux
et d’autres qui aiment les idoles, ceux qui aiment le feu et ceux qui
aiment la croix, ceux qui aiment la patrie ou les freres, ceux qui ai-
ment les femmes et ceux aiment les gargons, d’autres qui aiment
I'argent, et d’autres la Foi, ceux qui aiment la musique et ceux qui
aiment le Coran »".

Ce qui nous étonne d’abord dans le paragraphe ci-dessus, c’est le
fait de voir 'imam diviser 'amour en plusieurs parties. Pis encore,
il assigne a Dieu cette division, alors que I'amour est un tout indi-
visible. Ses manifestations, ses états, ses niveaux peuvent étre mul-
tiples, mais ils restent comme les grains d’un collier liés les uns aux
autres par un fil, qui n’est que l'amour.

Ce qui retient notre attention, voire ce qui nous étonne, c’est le
fait de voir 'imam faire de 'amour des femmes et de I'argent deux
états d’'amour mis sur un pied d’égalité avec les autres, bien qu’ils
entrent tous les deux dans celui de 'amour des objets de désirs,
comme l'indique le verset 14 de la sourate La Famille de ‘Imran.
La différence entre 'amour et le désir de possession est pour-
tant grande, notamment en ce qui concerne le désir des femmes et
I'engouement pour I'argent. Ces derniers sont plutdt des instincts
auxquels on nous a recommandé de résister, voire peut-étre qu’il
convient de refouler. L’'amour, quant a lui, fait partie d'une éthique
que nous sommes chargés d’observer.

Et lui de poursuivre I'énumération des dix rangs d’amour : liai-
son, tendresse, emprise d’amour, amour foudre, affection, attache-
ment, passion, amour fou, adoration et intimité.

Il faut dire, d’'un coté, que nous apprécions dans ce domaine le
lexique mystique, notamment quand les adeptes du soufisme consi-
derent ces rangs plutdt comme des échelons et des états. En effet, les
échelons comportent une hiérarchisation, contrairement aux états
qui ne la comportent pas. De I'autre coté, ces dix rangs sont ceux de
I'amour d’un serviteur de Dieu pour un autre serviteur, ou plutdt de
Pamour d’une créature pour une autre créature, excepté I'adoration.
Cela constitue un lieu commun ne faisant I'objet d’aucune contro-

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. lbn Qayyim al-Jawziyya (691-751 hégire), Mahabbatu-I-Llldh (Amour de Dieu), qui
nous dit dans I'introduction de cet ouvrage, , p. 55.

0

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 16 @ 06/11/2016 19:32:25



verse : « Des femmes dans la ville jasaient : 'épouse du grand in-
tendant a tenté de séduire son jeune serviteur ! Il I'a vraiment ren-
due éperdument amoureuse »".

Disons enfin que, dans ces rangs, manquent, si nous les consi-
dérons comme des états, des échelons d’amour que I'imam a pas-
sés sous silence, tels que : (Sawq) le désir fort de voir un bien-aimé
absent, (wajd) l'amour mélancolique, (walah) la passion confinant
I'adoration et (hu-ydm) la folle passion.

Voici des extraits puisés dans le livre Ihya’ ‘uliim ad-din de Abou
Hamid al-Ghazali et dans d’autres ouvrages anciens contenant des
propos d’amour que Dieu a inspirés a certains mystiques, selon cer-
tains ulémas :

« J’ai des serviteurs qui M’aiment et que J’aime, qui se rappellent
de Moi et dont Je me rappelle. Si tu suis leur chemin, Je t’aimerai.
Et le mystique s’interroge : quels en sont les signes distinctifs ? Il ré-
pond : - a la tombée de la nuit et au moment ol chaque amant est
seul avec sa bien-aimée, ceux-1a se mettent debout pour M’appeler,
utilisant des paroles qui sont Mes paroles. Ils se lamentent et
pleurent, a genoux et prosternés. Je suis témoin de leurs endurances
pour Moi, j’entends leurs plaintes d’amour pour Moi »*.

C’était 1a un recueil de définitions de I'amour parmi les plus
belles que les soufis ésotériques aient pu nous livrer. Mais leur beau-
té n’est rien a coté de la majesté des évocations de 'amour dans le
Coran, notamment lorsqu’il s’agit de mettre en exergue ce que Dieu
aime et ce qu’ll n’aime pas. Nous avons réservé a ces emplois du
verbe aimer plus de la moitié de notre traité.

C. - Les évocations de 'amour dans le Coran

uoldNPOU| ee UDIOD) 9| SUDP INOWY/,| op 211D1 |

L’amour est 'une des constantes du Coran. Sa haute fréquence
dans le texte coranique (82 fois) confirme ce constat. A bien en
suivre les multiples occurrences, on constate un aspect variable
dans sa connotation qu’il est difficile, voire impossible d’ignorer.
En effet, son sens, voire sa définition, est d’abord fonction de son
sujet. Si le sujet du verbe aimer est un homme, la connotation de
I'amour peut étre positive ou négative. Si son sujet est Dieu, (et

1. Coran, sourate 12 : Joseph, v. 30.
2. Abou Hamid al-Ghazali, lhya’ ‘ulam ad-din, t. 2, p. 203.

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 17 @ 06/11/2016 19:32:25



Clest le cas de la plupart de ses sens : (44 fois sur 84) sa connotation
(aux formes affirmative et négative) atteint des états et des fins cora-
niques auxquels nous avons réservé deux des quatre parties du trai-
té de l'amour.

La définition de 'amour est également fonction de son objet. I
peut avoir une charge positive, lorsque I'amour vise des choses avec
lesquelles on obtient 'agrément de Dieu, ou bien négative, quand
il s’agit d’objets des désirs d’ici-bas (que nous aborderons dans la
quatrieme partie de ce traité). L’amour change de statut pour déno-
ter I'injustice, quand il s’agit d’aimer de prétendus égaux en dehors
de Dieu. Si, enfin, I'objet du verbe aimer est un Dieu unique qui n’a
point de semblable, 'amour prend une acception louable que nous
traiterons lors de notre étude de versets-clés constituant le centre
d’intérét de la premiere partie du traité de 'amour dans le Coran.

Comme nous I'avons souligné a la fin de notre exposé des défini-
tions de 'amour chez les mystiques, les évocations de 'amour dans
le Coran sont d’'un autre registre et apportent un autre éclairage. Il
nous suffit d’ores et déja d’annoncer que 'action est le critére fonda-
mental de 'amour dans le Coran, et non pas la parole.

Regardons, en guise d’initiation, comment les exégetes inter-
pretent 'amour dans certains versets du Coran :

1. « (Ils) aiment ceux qui ont émigré vers eux »", ou aimer si-
gnifie altruisme.

2. « Et ils donnent de la nourriture en dépit de son amour »?,
ou amour signifie le manque, voire la pauvreté.

3. « Et une autre que vous aimez : un triomphe de Dieu et une
conquéte proche »3, ou aimer signifie bénéficier.

4. « Et vous aimez I'argent d’'un amour débordant »#, ou aimer
signifie I'attachement.

5.« Dieu fera venir un peuple qu’ll aime et qui ’aime »*, ou
aimer signifie 'affection de Dieu, le Tout-Affectueux, pour les
Hommes et 'obéissance et le culte de la part des Hommes envers
Dieu, le Tout-Affectueux.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 9.
. Coran, sourate 76 : L'Homme, v. 8.
. Coran, sourate 61:Le Rang, v. 13.
. Coran, sourate 89 : L'Aube, v. 20.
. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 54.

vi bW N

0

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 18 @ 06/11/2016 19:32:25



Premiére partie

UN PEUPLE QU’IL AIME ET QUI L’AIME

traite_amour_coran_francais_C6.indd 19 @ 06/11/2016 19:32:25



traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 20 @ 06/11/2016 19:32:25



Introduction

Nous avons puisé le titre de cette premiére partie de 'ouvrage
de Pamour dans le verset 54 de la sourate La Table servie : « Vous
qui croyez, quiconque parmi vous apostasierait, (qu’il sache
que) Dieu fera venir un peuple qu’ll aime et qui L’aime, humble
a Iégard des croyants, fier a 'égard des mécréants, combattant
pour la cause de Dieu (faisant jihdd sur le chemin de Dieu) sans
craindre le reproche de personne. Voila la grace de Dieu. Il I'ac-
corde a qui Il veut. Dieu est immense et omniscient »".

Le choix de ce verset tient a la répétition deux fois du verbe aimer
instituant entre l'amour de Dieu et 'amour de ce peuple une rela-
tion de voisinage et de mutualité résumant la these de ce traité. En
effet, cette thése consiste a faire la lumiére sur une valeur universelle
oubliée du Coran, a savoir que 'amour doit étre a la base de la rela-
tion entre ’homme et son Seigneur, de la relation entre les croyants
et de la relation entre tous les humains.

Cette étude porte essentiellement sur les évocations de ces états
d’amour citées dans la dédicace, que nous trouverons dans un
nombre restreint de versets-clés. Notons ici que 'amour de Dieu
pour les croyants est a la base de ces états d’amour, comme c’est
le cas de toutes les vertus dans le Coran. Elles sont inspirées des
Attributs de Dieu. Apparu 84 fois dans le Coran, 'amour est I'une
de ces vertus. Il est lié a la miséricorde, un des attributs de Dieu le
plus fréquemment cité : (326 fois) apres 'omniscience (768 fois).

swie b1 awie ||,nb aidnad un (L) e ULIO) 3] SUDP JNOWY/,| 3p 211D |

PREMIERE CONSTANTE CORANIQUE
« Un peuple qu’ll aime et qui L’'aime »

« Vous qui croyez, quiconque parmi vous apostasierait, (qu’il
sache que) Dieu fera venir un peuple qu’Il aime et qui L’aime,
humble a I'égard des croyants, fier a 'égard des mécréants,

1. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 54.

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 21 @ 06/11/2016 19:32:25



faisant jihdd sur le chemin de Dieu sans craindre le reproche
de personne. Voila la grace de Dieu. Il 'accorde a qui Il veut.
Dieu est immense et omniscient »".

Ce verset intervient dans un contexte de proscription longue et
détaillée (s’étalant sur huit versets : du verset 51 au verset 58) de
la sympathie avec ceux qui ont tourné en dérision la religion de
Dieu parmi les gens du Livre. Une telle sympathie est considérée
ici comme une renonciation a la religion, justifiant que Dieu subs-
titue a ces sympathisants de 'ennemi un autre peuple, dont la pre-
miére vertu sera d’étre aimé par Dieu et d’aimer Dieu, de combattre
pour la cause de Dieu (faire jihdd sur le chemin de Dieu) et de ne
craindre personne.

Comment pourrions-nous appréhender cette distinction de ma-
niére non tendancieuse ? Nous pouvons le faire en repérant trois
éléments du texte du verset nous peignant la réalité de ce peuple
aimant et aimé. Il y a d’abord cette double vertu des hommes de
ce peuple d’étre humbles, a I'égard de leurs fréres croyants et fiers,
face a ceux qui se moquent de leur religion. Il y a ensuite leur jihdd
(combat) sur le chemin de Dieu, dont 'objectif principal est de
tenir haut la vérité et non d’investir les pays des autres. Leur troi-
sieme vertu vient comme une preuve de la deuxieme: il s’agit de
leur constance dans le soutien de la cause de la dignité et de la fidé-
lité, au point de ne point fléchir face aux reproches venant de la part
de ceux habitués a changer de position en fonction du changement
du rapport des forces.

Le Coran consideére ces vertus chez ce peuple d’aimants et d’ai-
més comme une grace que Dieu leur a accordée, parce qu’ils se dis-
tinguent des hypocrites qui ne peuvent tenir une position claire, en
raison de la prédominance de 'humilité des intéréts chez eux sur
leurs convictions et leurs comportements.

N’est-ce pas la un statut de distinction dont jouit 'amour dans
le Coran, notamment par le fait qu’il reléve des actions et non des
paroles ? Il est donc normal que 'amour de Dieu pour les croyants
vienne avant celui des croyants pour Dieu, car Son amour est avant
tout une action, voire un ordre que nul ne saurait devancer. Ainsi
pourrions-nous comprendre pourquoi dans un autre contexte co-

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 54.

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 22 @ 06/11/2016 19:32:26



ranique, celui de la satisfaction, (ridha), la satisfaction de Dieu pré-
cede celle des croyants :

«Voici venu le jour ou leur sincérité sera profitable aux
Véridiques. Ils auront des Jardins sous lesquels coulent des
ruisseaux, ou ils resteront, immortels, pour I’éternité. Dieu
d’eux est satisfait et ils le sont de Lui. Clest le succés im-
mense »".

« Quant aux précurseurs, les tout-premiers parmi les émigrés
(mecquois) et les partisans (médinois), et ceux qui les ont imi-
tés en bienfaisance, Dieu est satisfait d’eux et ils le sont de
Lui. Il leur a ménagé des jardins arrosés par des fleuves ; ils y
demeureront pour I’éternité. C’est le triomphe grandiose »>.

« Les croyants qui ont effectué les bonnes actions sont les meil-
leurs des étres vivants. Ils auront pour récompense, preés de
leur Seigneur, les jardins d’Eden arrosés par des fleuves, o ils
resteront pour I'éternité. Dieu est satisfait d’eux et ils le sont
de Lui. Ceci est (réservé) a celui qui craint son Seigneur »>.

L’amour de Dieu pour ’homme se manifeste dans la prestance
la plus belle avec laquelle Il I'a créé: « Certes, Nous avons créé
I'Homme, en fait, dans la plus harmonieuse des formes »*.

Et il se manifeste également dans I’honneur avec lequel 1l traite
les fils d’Adam. Il leur accorde de bonnes attributions parce qu’ll les
a préférés a bon nombre de ses créatures : « Certes, nous avons ho-
noré les Fils d’Adam. Nous les avons portés sur la terre ferme et la
mer. Nous leur avons accordé des aliments sains et Nous les avons
grandement préférés a beaucoup de ceux que Nous avons créés »>.

Son amour se manifeste surtout dans sa grace donnée a ses servi-
teurs en leur prodiguant ses bienfaits évidents déployés sur la terre
et dans nos ames : « Il y a sur la terre des signes pour ceux ayant la
certitude. Il en est dans vos ames, ne ’apercevez-vous pas ? »°.

Sa gréce est inscrite dans la création-méme de I'univers :

swie b1 awie ||,nb aidnad un (L) e ULIO) 3] SUDP JNOWY/,| 3p 211D |

Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 119.

Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 100.

Coran, sourate 98 : La Preuve, v. 7 et 8.

Coran, sourate 95 : Le Figuier, v. 4.

Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 70.
Coran, sourate 51 : Les Vents disperseurs, v. 20-21.

oOwnpwnN =

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 23 @ 06/11/2016 19:32:26



« Dieu est celui qui a créé les cieux et la terre, qui a fait des-
cendre du ciel une eau par laquelle il fait pousser les fruits en
guise de subsistance pour vous. Il vous a soumis les vaisseaux
afin que ceux-ci, sur Son ordre, voguent sur la mer. Il vous a
soumis les riviéres. Il vous a soumis le soleil et la lune qui gra-
vitent. Il vous a soumis la nuit et le jour. Il vous a donné de
tout ce que vous demandez. Si vous dénombrez les faveurs de
Dieu, vous ne sauriez en faire le tour. Certes, ’THomme est trés
injuste et trés ingrat »".

Ces versets ont été terminés par cette sentence (confirmée par
plusieurs éléments de confirmation morphosyntaxiques) condam-
nant chez 'Homme son injustice et son ingratitude. Il est injuste
vis-a-vis de soi-méme et ingrat vis-a-vis de son Seigneur face aux
innombrables bienfaits qu’Il lui a accordés.

Nous nous devons de nous arréter sur un Hadith du Prophete
qui prouve combien Dieu aime ses créatures en leur dispensant ses
multiples faveurs : « Aimez Dieu qui vous dispense ses multiples fa-
veurs pour vous nourrir »?.

DEUXIEME CONSTANTE CORANIQUE
Des semblables [a Dieu] qu’ils aiment comme
ils aiment Dieu. Mais, ceux qui croient sont
les plus ardents en I'amour de Dieu

Dieu dit dans la sourate La Vache: « Il est des hommes qui
prennent, en dehors de Dieu, des idoles qu’ils aiment comme ils
aiment Dieu. (Mais) ceux qui ont la Foi sont les plus ardents en
Pamour de Dieu »3.

Ce verset annongant 'amour des croyants pour Dieu intervient
dans un contexte de dénonciation d’un type de polythéisme qui
ameéne des polythéistes a prendre, en dehors de Dieu, de prétendus
égaux. Ce polythéisme se manifeste par un amour pour ces égaux
équivalant a 'amour pour Dieu: «ils aiment comme ils aiment
Dieu ». Cela n’est pas le cas pour les croyants qui croient en un seul
Dieu et 'aiment avec une ardeur qui n’a rien d’égal dans tout autre

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 14 : Abraham, v. 32-34.
2. Hadith transmis par at-Tirmidhi et al-Hakim.
3. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 165.

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 24 @ 06/11/2016 19:32:26



amour. On peut comprendre des deux versets qui suivent le verset
des égaux que 'amour pour de prétendus égaux de Dieu découle de
la dépendance des faibles d’esprit de leur Maitres orgueilleux qui les
ont égarés. En effet, le Coran considére 'amour des égaux comme
une injustice pour laquelle Dieu leur demandera des comptes, aussi
bien aux faibles qu’a leurs maitres orgueilleux et ce, pour avoir ac-
cepté de commettre une telle injustice. Les deux derniers versets de
cette scéne coranique nous peignent combien les faibles regrettent
cette dépendance d’un regret inutile parce qu’il leur est impossible
de sortir du Feu :

« Parmi les hommes, il en est qui prennent, en dehors de
Dieu, de (pseudo) égaux qu’ils aiment comme ils aiment
Dieu. (Mais) ceux qui ont la Foi sont plus ardents en Pamour
de Dieu. Lorsque ceux qui sont injustes verront le chatiment,
ils se rendront compte que la force est toute a Dieu et que
Dieu est sévére en son chiatiment et lorsque ceux qui ont été
suivis désavoueront ceux qui (les) ont suivis, et qu’ayant vu le
chatiment (venir), ils rompront toute relation, alors ceux qui
les suivaient diront : ah ! Si nous pouvions revenir (sur terre)
pour les désavouer comme ils nous ont désavoués ! C’est ainsi
que Dieu leur fera voir leurs actions comme autant de sources
de regrets et jamais ils ne sortiront du feu ! »”

Le verset de la sourate La Vache a également cette spécificité de
la répétition deux fois du verbe aimer, laquelle établit une compa-
raison entre deux amours : le premier est erroné et perdant (parce
qu’il s’agit d'un bien-aimé qui n’existe pas dans la réalité (et ne doit
pas exister), alors que le deuxieme est juste et gagnant (parce qu’il
s’agit de Dieu qui existe réellement et doit exister). Nous y consta-
tons également la répétition trois fois du verbe suivre dans un
contexte de dénonciation du polythéisme, car suivre dénote une dé-
pendance, voire une obéissance a des hommes qui ne doivent étre
ni suivis ni obéis. Egarés eux-mémes, ils ne font qu’égarer les autres.

Cest pourquoi le verset de la sourate Le Repentir met les
croyants en garde contre le fait d’aimer quelqu’un ou quelque chose
plus qu’ils n’aiment Dieu, Son envoyé et le jihdd (combat) sur son
chemin. S’ils le font, ils seront des pervers renongant a leur Foi en

swie b1 awie ||,nb aidnad un (L) e ULIO) 3] SUDP JNOWY/,| 3p 211D |

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 165-167.

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 25 @ 06/11/2016 19:32:26



Dieu, qui exige que 'amour de Dieu soit au-dessus de tout autre
amour :

«Dis: si vos peres, vos fils, vos freres, vos épouses, votre
clan, des biens que vous auriez acquis, un négoce que vous
craindriez de voir péricliter et des demeures qui vous sont
agréables, vous sont plus aimés que Dieu, son Propheéte et un
jihdd sur son chemin, attendez alors que Dieu fasse venir son
ordre. Dieu n’aime pas les pervers »".

Nous pouvons comprendre de I'avertissement que comprend ce
verset que 'amour de Dieu et de son Envoyé constitue une condi-
tion de plénitude de la Foi du croyant. Ceci est réaffirmé de ma-
niére explicite dans un Hadith authentique du Prophéte transmis
avec plusieurs versions :

« Anas Ibn Malik relate que le Prophete a dit : « Nul parmi vous
n’est véritablement croyant que lorsqu’il aime Dieu et son Envoyé
plus que tout autre et que lorsque tomber dans le feu lui serait pré-
férable au retour a la mécréance aprés que Dieu I'en a sauvé. Nul
parmi vous n’est véritablement croyant que lorsqu’il m’aime plus
que ses enfants, son pére et tous les hommes »2.

Nous terminons avec un Hadith du Propheéte* immortalisant
une tradition prophétique en nous transmettant une priere du
Prophete David dans laquelle sont présents tous les états d’amour
découlant de 'amour de Dieu, en paroles et en actions :

« L’Envoyé de Dieu dit: Il y avait, parmi les prieres de David,
ceci : Dieu, je vous implore de me procurer votre amour, 'amour de
ceux qui vous aiment et toute action qui me ferait parvenir a votre
amour. Dieu, faites de votre amour la chose que jaime plus que
moi-méme et plus que mes parents ».

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 24.
2. Hadith authentique, selon les conditions d'authentification d'al-Boukhari et de Muslim.
3. Hadith authentifié par at-Tirmidhi, selon une version d’Abou ad-Darda’a.

25

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 26 @ 06/11/2016 19:32:26



TROISIEME CONSTANTE CORANIQUE
Si vous aimez Dieu,
suivez-moi pour que Dieu vous aime

Dieu dit dans la sourate La Famille de ITmran: « Dis: si vous
aimez Dieu, suivez-moi pour que Dieu vous aime et vous par-
donne vos péchés »".

Voici un troisieme verset ou le verbe aimer se répéte deux fois
dans un contexte de proscription de prendre en allégeance des
mécréants en dehors des croyants. Cette proscription s’accom-
pagne de menace par Dieu de désavouer ceux qui le font : « Que les
Croyants ne prennent pas en allégeance les mécréants en dehors
des croyants. Quiconque le fera n’appartiendra en rien a Dieu »*.

Cette proscription et cette menace sont renforcées par une in-
sistance sur 'omniscience de Dieu qui sait ce qu’il y a dans nos poi-
trines autant que ce qu’il y a dans les cieux et sur la terre. De cette
omniscience vient la présentation, le jour de la résurrection, dans
des livres, des actions faites par chacun :

« Dis : que vous celiez ou que vous divulguiez ce qui est en vos
poitrines, Dieu le connait : il connait ce qui est dans les cieux
et sur la terre. Dieu, sur toute chose, est omnipotent. Le jour
ou chaque ame retrouvera offert devant elle tout ce qu’elle
aura fait de bien et tout ce qu’elle aura fait de mal... »*

C’est dans ce contexte qu'intervient le verset 31 commencé
(comme Cest le cas avant, pour le verset 30 et apres, pour le verset
32) par le verbe dire a 'impératif dis dénotant un ordre de Dieu a
son Envoyé de communiquer aux croyants I'ordre de Dieu :

«Dis : si vous aimez Dieu, suivez-moi pour que Dieu vous
aime et vous pardonne vos péchés. Dieu est Longanime
(Tolérant) et Trés-Miséricordieux »2.

swie b1 awie ||,nb aidnad un (L) e ULIO) 3] SUDP JNOWY/,| 3p 211D |

Si nous suivons de pres la syntaxe du verset, nous constatons
qu’il comporte une phrase complexe contenant trois propositions :
la premiére est celle du verbe aimer (dans une premiére occurrence)

Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 31.
Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 28.
Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 29-30.
Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 31.

PwNR

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 27 @ 06/11/2016 19:32:26



ayant pour sujet les croyants et pour objet Dieu. Cette phrase est
subordonnée a la deuxiéme phrase, celle du verbe suivre, ayant
toujours les croyants pour sujet et 'Envoyé pour objet. Cette 2
phrase est a son tour reliée a la troisieme, celle du verbe aimer (dans
une 2™ apparition) ayant pour sujet Dieu et pour objet les croyants.
Cela veut dire que la suivance® al-ittibd‘ est, en méme temps, la
conséquence, voire la rétribution par Dieu de la sincérité de 'amour
des croyants pour Dieu et la cause de 'amour de Dieu pour eux:

Si vous aimez Dieu, suivez-moi

Suivez-moi pour que Dieu vous aime

Mais cet enchainement ne s’arréte pas sur cette bonne rétribution
de 'amour, il se poursuit, grace a la conjonction de coordination
et, pour passer au résultat de cette rétribution, a savoir le pardon
des péchés. Cela nous livre une définition pragmatique de 'amour
de Dieu qui consiste a pardonner les péchés. Et la fin du verset de
confirmer cette conséquence, en annongant 'immensité du pardon
et de la miséricorde de Dieu :

Dieu vous aime et pardonne vos péchés

Dieu est Longanime (Tolérant) et Trés-Miséricordieux

Il s’agit 1a d’un verset central qui se distingue, en plus de ce que
nous avons ci-dessus signalé, par ce qui suit :

1. Le verbe aimer (ayant pour sujet les croyants) est interve-
nu cette fois-ci avant le verbe aimer dont Dieu est le sujet.
Cette antériorité de 'amour des croyants ici s’explique par
le contexte du verset, a savoir que I'amour de Dieu chez les
croyants a comme contenu réel la suivance, au sens de I'obéis-
sance au Prophete.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

2. En confirmation de 'ordre du verset 31, vient en téte du ver-
set suivant 32 le verbe dire a la forme impérative pour ordon-
ner au Prophete de définir cette suivance comme étant une
obéissance a Dieu et a son Envoyé. Notons que le verset 32 se

1. Nous nous sommes permis ce néologisme pour trouver un équivalent au terme
islamique fréquemment utilisé jttiba‘a, pour lui faire acquérir la bonne connotation du
terme : observance et pour ne pas utiliser le terme de suivisme a mauvaise dénotation
politique.

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 28 @ 06/11/2016 19:32:26



termine par ce rappel en guise de mise en garde : la désobéis-
sance signifierait la mécréance qui implique la négation de
I'amour de Dieu qui ne saurait aimer des mécréants : « Dis :
obéissez a Dieu et a son Envoyé. Si vous tournez le dos, Dieu
n’aime pas les mécréants »".

3. Nous devons souligner une spécificité de 'amour dans les

versets ci-dessus de la sourate La Famille de ‘Imran, A sa-
. b b r . 3.

voir que 'amour pour ’'Envoyé de Dieu y est le centre d’in-
térét, méme si cet amour n’était pas expressément évoqué,
pour maintenir la priorité donnée a l'amour de Dieu. Mais
cet amour est évoqué, voire réaffirmé par son contenu pra-
tique, a savoir la suivance et 'obéissance.

C’est un sujet qui exige une étude spéciale dans un ouvrage indé-
pendant, c’est pourquoi nous nous contentons ici d’aborder, rapide-
ment, trois manifestations de 'amour pour le Prophete. Cet amour
se manifeste d’abord par 'obéissance, puis par la suivance et enfin
par le bon exemple.

A. - L'obéissance

Si le bien-aimé est Dieu, son amour doit s'accompagner de son
culte. Si le bien-aimé est 'Envoyé, son amour doit s'accompagner
de son obéissance. Recommander cette derniére apparait dans plu-
sieurs endroits du Coran. Elle est seule a étre recommandée dans le
verset : « Et obéissez a ’Envoyé, peut-étre vous sera-t-il fait misé-
ricorde »*.

Mais elle est plus souvent recommandée accompagnée de
I'obéissance a Dieu : « Obéissez a Dieu et obéissez a 'Envoyé, pre-
nez garde »*. « Obéissez a Dieu et obéissez a I'Envoyé, peut-étre
vous sera-t-il fait miséricorde »*. « Obéissez a Dieu et obéissez a
son Envoyé ; et ne vous querellez pas »*. Ce lien entre obéissance a
Dieu et obéissance a son Envoyé est tout a fait logique.

swie b1 awie ||,nb aidnad un (L) e ULIO) 3] SUDP JNOWY/,| 3p 211D |

Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 32.
Coran, sourate 24 : La Lumiére, v. 56.
Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 92.
Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 132.
Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 46.

vipwN R

25}

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 29 @ 06/11/2016 19:32:26 ‘



Etant donné que cette obéissance est un comportement choisi
par 'homme, il est normal qu’elle soit bien rétribuée et le Coran
évoque a maintes reprises cette bonne rétribution :

a) « Sivous lui obéissez, vous serez guidé »", la bonne guidance

étant le premier fruit de 'obéissance.

b) « Qui obéit a Dieu et a son Envoyé, Dieu le fera entrer dans
des jardins »*. Entrer dans le paradis est alors le deuxiéme
fruit de 'obéissance.

c) « Obéissez a Dieu et obéissez a ’Envoyé, peut-étre vous se-
ra-t-il fait miséricorde »3, la miséricorde étant le troisiéme
fruit de 'obéissance.

B. - La suivance

C’était 1a la premiére manifestation de 'amour des croyants pour
I'Envoyé de Dieu, la deuxieme manifestation en est la suivance,
comme le confirmait le verset de la sourate La Famille de ‘ITmrén :
« si vous aimez Dieu, suivez-moi pour que Dieu vous aime »*.

C.-Le bon exemple (modéle a suivre ou copie a imiter)

La troisieme manifestation de 'amour des croyants pour le
Prophéte est le bon exemple que nous retrouvons dans le verset de
la sourate Les Coalisés : « Vous avez dans ’Envoyé de Dieu est un
bon exemple pour quiconque aspire a Dieu et au Jour dernier et
invoque souvent Dieu »°.

Ouswa hassana (le bon exemple) apparait trois fois dans le
coran. Son étymon est soigner, compatir et suivre. Cest au sens po-
sitif de la suivance qu’intervient le bon exemple dans le verset ci-
dessus concernant le Prophéte Muhammad. Dans les deux versets
de la sourate L’Eprouvée, le bon exemple est incarné par Abraham
et ses disciples dans leur désaveu du polythéisme et des polythéistes :
« Vous avez un bon exemple en Abraham et en ceux qui ont cru
avec lui quand ils dirent a leur peuple : nous vous désavouons et ce

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 24 : La Lumiére, v. 54.
. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 13.
. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 132.
. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 31.
. Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 21.

vi bW N

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 30 @ 06/11/2016 19:32:26



que vous adorez en dehors de Dieu »". « Vous avez en eux un bon
exemple pour quiconque aspire a Dieu et au Jour dernier et in-
voque souvent Dieu »?.

C’était la des versets du Livre souverain de Dieu nous incitant a
aimer 'Envoyé de deux fagons, par I'obéissance et la suivance. Dans
la Sunna (Tradition du Prophéte), on trouve un Hadith qui nous in-
cite a éprouver pour le Prophéte plus d’amour que pour un pére ou
un fils. Ce Hadith est authentifié et relaté par la plupart des savants
commentateurs de la Tradition prophétique : « Par Celui qui tient
mon ame dans sa main, nul parmi vous n’est véritablement croyant
que lorsqu’il m’aime plus que son pére et son fils ».

Terminons cette recherche par un autre Hadith qui comprend
trois états d’amour dans lequel le Prophéte nous incite a aimer
Dieu, et a 'aimer lui-méme ainsi que sa famille :

« Aimez Dieu qui vous octroie de sa grace, aimez-moi pour votre
amour de Dieu et aimez ma famille (textuellement : les gens de ma
maison) pour votre amour de moi »*. L'expression «les gens de la
maison du Prophéte d’Allah » désigne tous ceux qui lui obéissent,
le suivent ou le prennent en exemple, comme le prouve la parole de
Dieu Tout-puissant s’adressant a Noé au sujet de son fils qui n’était
pas croyant : « O Nog, ton fils n’est pas des tiens, lui répondit-Il, car
ses ceuvres sont celles d'un impie. Et ne me pose plus de questions
sur un sujet que ta science n’embrasse pas ! Je te mets en garde afin
que tu ne sois pas d’entre les ignorants »*.

QUATRIEME CONSTANTE CORANIQUE
« lls aiment ceux qui ont émigré vers eux »

Le verset 9 de la sourate Le Rassemblement vantant 'amour de
ceux installés @ Médine (la Maison) et en la Foi, pour ceux qui ont
émigré vers eux, intervient dans un contexte d’appel aux croyants
a consacrer les butins, pris aux cités, a Dieu, a son Envoyé et a
quatre catégories de pauvres, pour empécher I'accumulation des
biens parmi les riches : « Ce que Dieu a accordé comme prise a son

swie b1 awie ||,nb aidnad un (L) e ULIO) 3] SUDP JNOWY/,| 3p 211D |

1. Coran, sourate 60 : L’Eprouvée, V. 4.

2. Coran, sourate 60 : L’Eprouvée, V. 6.

3. Hadith d'une chaine d’authenticité bonne, relaté par plusieurs collectionneurs de
traditions prophétiques, notamment at-Tirmidhi et al-Hakim.

4. Coran, sourate 11 : Houd, v. 46.

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 31 @ 06/11/2016 19:32:26



Envoyé sur les gens des cités, appartient a ’Envoyé, au proche, aux
orphelins, aux pauvres et au voyageur en détresse, afin que cela ne
soit point chose dévolue aux seuls riches parmi vous. Ce que 'En-
voyé vous donne, prenez-le et ce qu’il vous interdit, interdisez-le.
Soyez pieux envers Dieu. Dieu est sévére en son chatiment »".

Cet appel est soutenu par un long éloge fait a ces pauvres : le fait
qu’ils aient été chassés loin de leurs maisons et de leurs biens, le fait
qu’ils cherchent la grace et la satisfaction de Dieu, le fait qu’ils sou-
tiennent Dieu et son Envoyé, autant de vertus d’action (et non seu-
lement d’intention) qui les rend dignes de ce jugement de Dieu,
selon lequel qu’ils sont des Véridiques : « (Ce butin appartient) aux
pauvres émigrés qui ont été expulsés de leurs maisons et de leurs
biens, étant en quéte d’'une grace et d’'une satisfaction de Dieu et
soutenant Dieu et son Envoyé. Ceux-la sont les Véridiques »*.

C’est ici qu’intervient le verset des Installés a Médine (la Maison)
et en la Foi, consacrant un éloge plus long encore a ces Angar-s (dis-
ciples médinois qui ont accueilli le Prophete et ses disciples mec-
quois), qui sont qualifiés non seulement comme ayant la Maison,
mais également comme ayant la Foi. Leur amour pour les émi-
grés intervient aussitot, accompagné par la négation chez eux de
I'égoisme et la confirmation de laltruisme, et ce, en dépit de leur
propre pauvreté. Cet altruisme constitue, a notre avis, la plus im-
portante manifestation concréte de 'amour des Angar-s pour les
Emigrés. Et le verset de s’achever par une sentence divine consa-
crant ces vertus par une annonce générale, a la fois explicite et im-
plicite, de la guérison des Angar-s (et de tous ceux qui les suivent
dans leur altruisme) de I'avarice de 'ame, ce qui les rend dignes du
triomphe (dans la vie d’ici-bas et au Dernier Jour) :

« Ceux qui sont installés a la Maison (la Médine) et en la Foi,
avant la venue des émigrés, aiment ceux qui ont émigré vers
eux et ne trouvent dans leurs coeurs nulle envie pour ce qui a
été donné A ces émigrés. A eux-mémes ils les préferent, méme
si la pénurie existe chez eux. Ceux qui sont prémunis de ’ava-
rice de leur Ame seront les triomphants »>.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 7.
2. Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 8.
3. Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 9.

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 32 @ 06/11/2016 19:32:27



Ainsi la félicité de 'amour des croyants pour les croyants s’est-
elle concrétisée par action des Angar-s qui ont ouvert non seule-
ment leurs portes, mais également leurs coeurs aux Emigrés, parta-
geant avec eux leurs biens, leurs marchés et leurs troupeaux. Ils ont
mérité, par une telle générosité, cet éloge de Dieu, puis celui de son
Prophéte qui les a considérés comme ses bien-aimés les plus chers :

«Par Celui qui tient mon cceur dans sa Main, vous étes mes
bien-aimés les plus chers »".

Cet amour couronné d’altruisme découle d’une fraternité entre
croyants confirmée de la fagon la plus ferme par le verset de la sou-
rate Les Appartements intervenant dans le contexte de 'ordre donné
par Dieu aux croyants de réconcilier des groupes en conflits les uns
avec les autres et de conclure cette réconciliation avec piété pour
mériter la miséricorde de Dieu: « Les croyants ne sauraient étre
que des fréres. Réconciliez donc vos deux (groupes) freres et soyez
pieux envers Dieu, peut-étre vous sera-t-il fait miséricorde »>.

Quant aux Hadiths du Prophéte insistant sur I'importance de
Pamour entre croyants, ils sont nombreux. Commengons par ce
Hadith saint mettant en exergue la place accordée par Dieu, au Jour
dernier, a ceux qui s’aiment en Lui :

« Abou Hourayra dit que I'Envoyé de Dieu a dit : Dieu dira le
Jour de la Résurrection : « O sont ceux qui s’aiment en ma Majesté,
pour que je les mette a 'ombre, le jour o1 il n’y aura d’ombre que la
mienne ? »3

Cette place éminente occupée par ceux qui s’aiment pour Dieu
s’explique par un Hadith au sens général qui met en exergue le sens
de la philanthropie dans 'amour entre croyants et ce, en liant la Foi
du croyant a sa volonté du bien pour les autres croyants, autant qu’il
en souhaite pour lui :

« Anas Ibn Malik dit que le Prophete a dit: « Nul parmi vous
n’est véritablement croyant que lorsqu’il aime le bien pour son
frére, autant qu’il 'aime pour lui-méme »*.

swie b1 awie ||,nb aidnad un (L) e ULIO) 3] SUDP JNOWY/,| 3p 211D |

1. Hadith authentique relaté par plusieurs collectionneurs de traditions prophétiques,
notamment al-Boukhéri et Mouslim.

2. Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 10.

3. Hadith authentique transmis par Muslim et d’autres collectionneurs de traditions
prophétiques.

4. Hadith authentique relaté par al-Boukhari et d'autres collectionneurs de traditions
prophétiques.

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 33 @ 06/11/2016 19:32:27



Voici une autre version du Hadith d’Anas dans laquelle Abou
Ya‘la® ajoute 'amour du voisin a celui du croyant ; considéré égale-
ment comme une des conditions de la Foi :

Anas Ibn Mélik dit que le Propheéte a dit : « Nul parmi vous n’est
véritablement croyant que lorsqu’il aime le bien pour son frere et
pour son voisin, autant qu’il 'aime pour lui-méme »>.

Citons enfin un Hadith important, au sens général, mettant en
exergue l'altruisme de I'amour du croyant pour autrui. Cet amour
est seulement pour Dieu et non pour réaliser un intérét quelconque :
« Nul parmi vous n’est véritablement croyant que lorsqu’il aime au-
trui, rien que pour Dieu »3.

Ainsi 'amour du croyant envers les croyants et les non-croyants
signifie-t il altruisme, charité et philanthropie.

CINQUIEME CONSTANTE CORANIQUE
Voila que ceux-la, vous les aimez
alors qu’ils ne vous aiment pas

Si les Hadiths du Propheéte nous conseillent de faire ce que les
théoriciens considérent comme de I'idéalisme, le verset 119 de la
sourate La Famille de ‘ITmran (quatriéme verset ou le verbe aimer se
répete deux fois) nous transmet, méme si c’était dans un contexte
de reproche, une réalité concrete, a savoir 'amour des croyant pour
des gens qui ne les aiment pas :

« Voici que vous les aimez, alors qu’ils ne vous aiment pas ;
vous croyez au Livre dans sa totalité, alors que, quand ils vous
rencontrent, ils disent: nous croyons, et que, se retrouvant
seuls, de rage contre vous, ils se mordent les doigts. Dis : mou-
rez de rage ! Dieu connait ce qu’il y a dans les coeurs »*.

Ce verset met en exergue cet état d’amour chez les croyants pour
certains hypocrites avec qui ils ont surtout des liens de parenté ou
de voisinage. Mais ces hypocrites répondent par 'animosité a cette
amitié. Remarquons ici comment la Foi de ces croyants apparait
en contiguité avec 'amour, contrairement aux hypocrites chez qui

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Abou Ya'la : célébre collectionneur de traditions prophétiques.
. Hadith authentique, selon Hussayn Salim Assad, Mousnad Abou Ya‘l4, t. 5, p. 458.
. Hadith authentique relaté par Anas Ibn Malik.
. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 119.

H W N A

Q

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 34 @ 06/11/2016 19:32:27



la Foi ne dépasse pas leur langue, alors que leur coeur est plein de
haine a I'égard des croyants, laquelle est incompatible avec la Foi :

Voila que ceux-la vous les aimez... Vous croyez en tout le Livre.
Ils ne vous aiment pas... Et quand ils vous rencontrent,
ils disent : « nous croyons ».

Cette relation étroite entre Foi et amour est confirmée par un
Hadith connu qui fait de la Foi une condition a I'entrée au paradis,
de 'amour une condition de la Foi et de la salutation par la paix,
une preuve de la sincérité de cet amour :

« Par Celui Qui tient mon 4me dans sa main, vous n’entrerez
au paradis que lorsque vous serez croyants, et vous ne serez
croyants que lorsque vous vous aimerez. Voulez-vous que je
vous indique comment vous vous aimerez ? Répandez la paix
parmi vous »".

SIXIEME CONSTANTE CORANIQUE
Et Dieu vous fait aimer la Foi

Nous devons terminer cette étude de 'amour par un verset de
la sourate Les Appartements qui a eu cette exclusivité de contenir
la seule apparition du verbe habbaba (faire aimer) et son contraire
karraha (faire détester) avec un seul sujet pour ces deux verbes :
Dieu, et un seul objet du verbe faire aimer : la Foi, contre plusieurs
objets du verbe faire détester : la mécréance, la perversité et la ré-
bellion. Les deux verbes contraires interviennent dans un contexte
d’insistance sur le fait que la présence du Prophéte parmi les musul-
mans semble le rendre enclin a satisfaire les maintes requétes de ses
disciples. Mais de peur de leur rendre 'observance de la Foi difficile,
il ne peut les satisfaire. C’est dans ce contexte qu’intervient ce rappel
par Dieu de sa volonté de leur éviter les peines en leur faisant aimer
la Foi et détester la mécréance, la perversité et la désobéissance :

swie b1 awie ||,nb aidnad un (L) e ULIO) 3] SUDP JNOWY/,| 3p 211D |

« Sachez que le Prophéte est parmi vous. S’il vous obéit dans
maintes affaires, vous serez dans la peine> du péché. Mais

1. Hadith transmis par six collectionneurs de traditions prophétiques, notamment
Muslim.

2. Pour définir al-anat (la peine du péché) apparaissant dans ce verset: «S'il vous
obéit dans maintes affaires, vous serez dans la peine du péché... », nous choisissons
I'interprétation donnée par I'exégéte al-Qurtubi: « ... S'il s'empresse de faire ce que

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 35 @ 06/11/2016 19:32:27



Dieu vous fait aimer la Foi et 'embellit en vos cceurs et vous
fait détester la mécréance, la perversité et la désobéissance.
Voila les bien-guidés »".

Ce qui soutient cette tendance du Propheéte a satisfaire les
requétes de ses disciples, c’est 'avant-dernier verset de la sourate
Le Repentir soulignant la peine du Prophete de voir les croyants
commettre du mal, comme I'une des marques de son amour pour
eux:

«I1 vous est venu un Envoyé (élu) parmi vous-mémes, a qui
pése lourd de vous voir dans la peine, qui tient ardemment a
votre bonheur, qui est clément et miséricordieux envers les
croyants »2.

Si le verbe aimer n’apparait pas expressément, il se manifeste par
quatre vertus du Prophéte faisant 'objet de I'éloge de Dieu a son
égard, a savoir son désir du bonheur des croyants, sa clémence, sa
miséricorde, en plus de sa peine de les voir dans le mal.

A propos de la miséricorde, origine du message divin, Dieu n’a-
t-11 pas dit qu’Il avait envoyé Muhammad par miséricorde pour les
mondes ? : « Nous ne t’avons envoyé que par miséricorde pour les
mondes ? »*

Si le verset comporte une assignation de la miséricorde a Dieu,
comme a son Propheéte, cette réciprocité entraine une extension,
par la miséricorde, de la connotation de 'amour de Dieu envers
ses serviteurs et ce, avant et aprés la réaffirmation de 'amour
de son Prophete pour le monde; Dieu ne s’est-Il pas assigné la
miséricorde a Lui-méme ? : « Votre Seigneur s’assigne a Lui-méme
la miséricorde ».

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

Dieu dit dans la sourate Les Troupeaux: « Quand viennent a
toi ceux qui croient a nos signes, dis-leur : Salut sur vous. Votre

vous réclamez, avant que les choses ne s'éclaircissent, vous serez dans la peine... al-
‘anatest le péché... il dénote également une situation de peine », Exégeése, al-Qurtubi,
t.16, p. 316.

1. Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 7.

2. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 128.

3. Coran, sourate 21 : Les Prophétes, v. 107.

5]

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 36 @ 06/11/2016 19:32:27



Seigneur s’assigne a Lui-méme la miséricorde: quiconque
d’entre vous commet le mal par ignorance, puis se repent a Dieu
et se corrige, sera admis en miséricorde, car Dieu est longanime
(tolérant) et trés-miséricordieux »".

swie b1 awie ||,nb aidnad un (L) e ULIO) 3] SUDP JNOWY/,| 3p 211D |

1. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, V. 54.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 37 @ 06/11/2016 19:32:27



traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 38 @ 06/11/2016 19:32:27



Deuxiéme partie

CEUX QUE DIEU AIME

traite_amour_coran_francais_C6.indd 39 @ 06/11/2016 19:32:27



traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 40 @ 06/11/2016 19:32:27



Introduction

A parcourir attentivement le Coran, le lecteur ne peut que s’ar-
réter devant ce qui ressemble a des oasis vertes et brillantes de vertu
apparaissant dans les déserts sableux de la carence des hommes, ou
Dieu nous annonce 'existence d’especes d’hommes qu’ll aime parce
que jouissant de qualités qu’Il aime.

Ces hommes sont notamment : les pieux al-muttqoun, les bien-
faisants (bel-agissants) al-muhsnoun’, les patients as-sabiroun, les
repentants at-tawdboun, les purificateurs d’eux-mémes al-mutta-
tahroun, ou les purificateurs d’eux-mémes en permanence al-mut-
tahiroun, les s’en-remettants a Lui al-mutawakiloun et ceux qui
combattent pour sa cause.

Si nous définissons la bienfaisance chez les bienfaisants, la piété
chez les pieux, la patience chez les patients, la remise a Dieu chez
les s’en-remettants, chaque qualité a part, en passant en revue leurs
fréquences dans le Coran, telles qu’elles y apparaissent, c’est pour
mettre en évidence la convergence des objectifs généraux du Coran,
voire leur harmonie, car, vous arriverez a percevoir ces objectifs a
travers I'étude des sens de n’importe quel mot-clé ayant trait a ces
vertus. En effet, ce que le Coran affirme, par la langue de 'amour de
Dieu pour ses élus, il le confirme par les lexiques de soutien, de vic-
toire et de fin heureuse qu’Il leur accorde ici-bas et par une constel-
lation de mots de rétribution et de récompense qu’Il leur réserve au
Dernier Jour.

Ainsi des dizaines de versets finissent-ils souvent par la méme
idée qui confirme la préférence de Dieu pour ces vertueux, expri-
mée de mille facons. Ceci constitue un exemple de I'inimitable per-
formance éthique du Coran, dans la mesure ou toute une galaxie de
mots-clés et de formules spécifiques (phrases ayant des résonances
morphosyntaxiques et sémantiques presque identiques) apparais-
sait chaque fois ou doit étre confirmée cette préférence, voire cette

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Al-lhsdn, al-muhsinoun :la bienfaisance, les bienfaisants, le bel-agir, les bel-agissants.

o]

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 41 @ 06/11/2016 19:32:27 ‘



élection de vertueux. Cette inimitabilité est soulignée dans le ver-
set de la sourate Les Femmes, par la négation de la discordance dans
le Coran, et donc, par I'affirmation de sa concordance dans ses sen-
tences touchant a la valeur de toute chose : « Ne méditent-ils pas le
Coran ? S’il venait d’un autre que Dieu, ils y trouveraient maintes
discordances »".

Ce qui nous intéresse ici, Cest de savoir comment le Coran ré-
compense les vertus. En effet, une vertu n’est pas jugée seule, mais
par rapport a la quasi-totalité, si ce n’est a la totalité des vertus aux-
quelles elle appartient et par lesquelles elle se réalise. Les vertus re-
présentent une seule famille dans le Coran. Les mots qui les sou-
lignent sont multiples, mais I'objectif est unique ; a savoir les pré-
cher et les exhorter, par tous les moyens du préche et de 'exhorta-
tion. En effet, la piété, la bienfaisance, la patience, la purification, la
repentance, la remise a Dieu ne sont que les membres louables de la
famille du bien, de la bonne action et de la miséricorde, vertus pour
lesquelles le Coran a été révélé, le Prophéte a été envoyé, et avant lui,
tous les propheétes.

Nous constaterons, dans cette breve étude, combien sont étroites
les relations d’affinité, voire la corrélation entre ces vertus dues a
leur proximité, voire a leur contiguité fréquemment entretenues
dans de multiples contextes coraniques. On constatera également
ces corrélations a travers les substitutions de réles qu’elles jouent
grace a leur apparition dans les mémes environnements morpho-
syntaxiques et sémantiques, confirmant ainsi I'unité de I'éthique de
ces vertus découlant d’ailleurs de I'unité de Celui qui les a faites chez
les hommes sur terre. Nous remarquerons enfin que ces vertus sont
pour la plupart des attributs de Dieu.

D’autre part, quiconque observe la trame de ces vertus ne peut
que déceler I'émergence d’un fils conducteur liant tous ces mots-
clés coraniques, a savoir I'action. En effet, la piété est une action,
la remise a Dieu est une action, I'équité est une action, et a la téte
de toutes ces actions se trouve la croyance (la Foi) a quoi sont liées
ces vertus, comme le sont les branches au tronc de arbre. Cest 1a
que réside la fertilité des fruits de ces vertus dans la vie d’ici-bas et
le bien de leur rétribution au Dernier Jour. C’est pour leur action

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 82.

2]

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 42 @ 06/11/2016 19:32:27



que Dieu aime les croyants, sans elle leurs paroles ne seront que des
mots extrémement haissables, comme le confirme le verset de la
sourate le Rang : « O vous qui croyez, pourquoi dites-vous ce que
vous ne faites pas ? Dieu déteste que vous disiez ce que vous ne
faites pas »".

Commengons par I'étude des significations de 'amour de Dieu
pour les pieux.

PREMIERE CONSTANTE CORANIQUE
Certes, Dieu aime les pieux

L’amour de Dieu pour les pieux* est affirmé et réaffirmé a la fin
de versets. D’abord dans la sourate La Famille de ‘Imran: « Mais
si! Quiconque s’acquitte de son engagement et fait ceuvre de piété
(sera récompensé), Dieu aime les pieux »3 ; puis deux fois dans la
sourate Le Repentir, la premiére : « Exception faite pour ceux des
associateurs avec qui vous avez conclu un pacte, et qui 'ont res-
pecté a la lettre sans jamais soutenir personne contre vous ; hono-
rez alors pleinement leur pacte pour la durée de leur engagement,
car Dieu aime les pieux »*; et enfin la deuxiéme fois : « Comment
pourrait-il y avoir pour les associateurs un pacte admis par Dieu
et son Envoyé excepté pour ceux avec qui vous avez conclu un
pacte pres de la Mosquée sacrée ? Tant qu’ils agiront correctement
a votre égard, agissez correctement envers eux, car Dieu aime les
pieux »®.

A bien lire les trois versets, on constate qu’ils insistent sur I'im-
portance du respect par le croyant de ses engagements. Le verbe
‘dhada (conclure un pacte) et son nom d’action ‘ahd (pacte) y sont
apparus cing fois, dont trois pour le verbe et deux pour le nom. Tout
un lexique de respect y est utilisé : s’acquitter®, honorer” et agir cor-
rectement®.

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

-

Coran, sourate 61: Le Rang, v. 2-3.

Le qualificatif de pieux est I'une des traductions de mouttaqin, c'est-a-dire ceux dont
les ceuvres pieuses les prémunissent contre le chatiment de Dieu.

Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 76.

Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 4.

Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 7.

Dans le verset, sourate La Famille de ‘Imran.

Dans le verset 4 de la sourate Le Repentir.

Dans le verset 7 de la sourate Le Repentir.

N

PN OowpWw

23]

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 43 @ 06/11/2016 19:32:27 ‘



Le contexte du respect des engagements est général, en cas de
paix, dans le verset de la sourate La Famille de ‘Tmran. Il concerne
surtout la nécessité de rendre les dépdts a leurs propriétaires, qu’ils
soient croyants ou non. Le verset comporte une dénonciation du
manquement par certains gens du Livre a leurs engagements de
rendre leurs dépots aux paiens. Remarquons comment le Coran
considére de tels propos comme mensongers proférés en connais-
sance de cause dans le verset précédent : « Parmi les Gens du Livre,
il en est auxquels tu peux confier un quintal et qui te le rendront.
Il en est d’autres qui, si tu leur confies un dinar, ne te le rendront
quapres une longue insistance de ta part. C’est parce qu’ils ont dé-
crété n’avoir aucun devoir envers des illettrés qui proferent sciem-
ment des mensonges sur Dieu »".

Ce qui importe dans le verset de 'amour de Dieu pour les pieux
de la sourate La Famille de ‘Imran, c’est la conjonction du respect
des engagements et de I'ccuvre de piété qui veut dire que ce respect
fait partie de la piété et que Dieu aime les pieux parce qu’ils res-
pectent leurs engagements : « Quiconque s’acquitte de son engage-
ment et fait ceuvre de piété, qu’il sache que Dieu aime les pieux ».

Les deux versets qui finissent sur le respect des promesses dans la
sourate Le Repentir interviennent au contraire dans un contexte de
guerre. Dieu y ordonne néanmoins de remplir le pacte conclu avec
les mécréants. Cela veut dire que Dieu aime les pieux parce qu’ils
honorent pleinement leurs pactes et agissent correctement, méme
en cas de guerre : « Honorez pleinement leur pacte pour la durée
de leur engagement »3. « Tant qu’ils agissent correctement a votre
égard, agissez correctement envers eux »*.

La piété tagwa (piété) vient du radical : waqaya (au sens de re-
pousser), selon I'étymologiste Ibn Fariss dans ses al-Magd-is: « W,
Q et Y est un seul mot qui signifie repousser une chose au moyen
d’une autre chose... Ittaqi-I-Lah (faites entre Dieu et vous une pro-
tection) contre sa colére et contre son chatiment »5.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 75.

. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 76.

. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 4.

. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 7.

. D'ou la difficulté de traduire en francais les différentes occurrences de ce mot-clé
coranique de haute fréquence : 229 fois. Jacques Berque a proposé le verbe se prémunir
envers Dieu, pour le verbe et ceux qui se prémunissent envers Dieu pour le nom

i hWwWwN-=2

4]

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 44 @ 06/11/2016 19:32:27



On retrouve cet étymon de protection dans seize occurrences de
ses dérivés directs dont treize du verbe waqaya (protéger) apparu
cinq fois au passé composé, comme c’est le cas dans deux versets
des sourates [Le Mont] At-Tour et La Fumée : « Il nous a protégés
waqana du tourment du Souffle Torride »". « Il les a protégés wa-
qahoum du tourment de la Géhenne »?, deux occurrences au pré-
sent de la voix passive youqa : « Ceux qui se protegent de la ladrerie
de leurs ames, ceux-la sont les gagnants »3. Et six environ a I'im-
pératif : « Et protége-nous du tourment du Feu »*. « Et protege-
les du tourment de la Géhenne »°. « Protége-les des mauvaises ac-
tions ; car celui que tu auras protégé fera ce jour-la Iobjet de ta
miséricorde »°. Quant a son nom d’agent wdg, il apparait trois fois
dans les sourates Le Tonnerre et Pardonneur : « Ils n’ont pas contre
Dieu de protecteur »”.

C’est également dans ce sens originel de protection qu’in-
terviennent certaines occurrences de la forme verbale ittaqa:
« Protégez-vous du Feu préparé pour les mécréants »°.

Mais la quasi-totalité des acceptions de ce mot-clé (219 sur un
total de 235 occurences de ce mot) sont réparties sur trois formes :
le verbe ittaqa (148 fois) le nom d’agent mouttaqin (49 fois + trois
fois pour taqiy) et les deux noms d’actions : tagwa : 16 fois et tou-
qat 2 fois.

Ce qui attire I'attention dans les acceptions de ce mot coranique,
C’est la haute fréquence de son impératif dans le Coran (79 fois) dont
la majorité des occurrences sont intervenues dans divers contextes
d’édification. Nous en avons choisi comme exemple le verset de la
sourate Les Femmes qui met en évidence la récurrence d’une telle

d’'agent, contre une traduction plus simple et plus proche de I'esprit francais choisie
par Blachere : étre pieux pour le verbe et pieux pour le nom d’agent. Nous avons choisi
la traduction simple et familiére a celle plus exacte, mais un peu fantaisiste. Maq4-is

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

al-lougha, t. 6, p.131.

1. Coran, sourate 52 : [Le Mont] At-Tour, v. 27.

2. Coran, sourate 44 : La Fumée, v. 56.

3. Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 9 ; et Coran, sourate 64 : La Duperie générale,
V. 16.

4. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 201 ; et Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 16.

5. Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 7.

6. Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 9.

7. Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 34 ; et Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 21.

8. Coran, sourate 3 :La Famille de ‘Imran, v. 131.

5]

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 45 @ 06/11/2016 19:32:28 ‘



recommandation dans les messages de Dieu : « Nous avons recom-
mandé a ceux qui ont regu le Livre avant vous, et a vous-mémes
d’étre pieux envers Dieu »".

Cet ordre de piété envers Dieu vient parfois accompagner de
I'ordre d’obéissance aux envoyés de Dieu, lorsque ces derniers en-
tament leur mission de communiquer le message divin: « Je suis
venu a vous avec un signe de votre Seigneur. Soyez pieux envers
Dieu et obéissez-moi »*.

La sourate Les Poetes s’est distinguée par la répétition huit fois
de cet ordre double : « Soyez pieux envers Dieu et obéissez-moi »>.

Les contextes de 'ordonnance de la piété sont nombreux. Nous
nous contentons, dans ce bref rappel, de ceux qui mettent en
exergue les raisons justifiant un tel amour de Dieu pour les pieux.
Commengons par le verset 102 de la sourate La Famille de ‘Tmran,
trés connu justement pour son insistance sur la piété accompagnée
d’une insistance pareille sur la remise a Dieu, toute la vie jusqu’a la
mort :

« Vous qui croyez, soyez pieux envers Dieu, d’'une piété véri-
table et tenez a ne mourir que remis a Lui »*.

Vient ensuite le verset 10 de la sourate Les Appartements, non
moins célébre que celui du verset ci-dessus. Ce verset est caractérisé
par le rapprochement entre 'ordre de la piété et le souhait d’obtenir
la miséricorde et ce, dans un contexte particulier qui est la récon-
ciliation entre croyants en conflit. Ce verset constitue 'un de trois
versets marqués par cette contiguité entre piété et miséricorde :

« Les croyants sont certainement des fréres ; conciliez donc
vos freéres et soyez pieux envers Dieu. Peut-étre la miséricorde
vous sera-t-elle accordée »°.

Mais le verset de la bonté dans la sourate La Vache s’est distin-
gué des autres versets du Coran par une définition générale et prag-
matique de la piété contenant onze qualités d’excellence qui ne sau-
raient étre réunies que chez les vrais pieux :

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 131.
. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 50.
. Coran, sourate 26 : Les Poétes, v. 108,110, 126, 131, 144, 150, 163 et 179.
. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 102.
. Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 10.

vi bW N

2]

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 46 @ 06/11/2016 19:32:28



« La bonté vraie ne consiste point a tourner vos faces du coté
de I’Orient et de I’Occident, mais a croire en Dieu et au Jour
dernier, aux Anges, au Livre, aux prophetes, a donner de
Pargent - en dépit de sa cupidité - aux proches, aux orphe-
lins, aux pauvres, au voyageur en détresse, aux mendiants et
a affranchir des esclaves, a accomplir la priére, a donner 'au-
mone, a remplir ses engagements, a faire preuve de patience
dans la pauvreté, dans la maladie et dans la guerre. Ceux-la
sont les véridiques et les pieux »".

Notons, en téte de ces onze qualités d’excellence, cinq relatives a
la Foi (en Dieu, au Jour dernier, aux Anges, aux Livres révélés, aux
propheétes), suivies par trois autres consistant en actions cultuelles
(aumones facultative et obligatoire et la priére mise entre les deux),
puis par deux vertus a caractére social (fidélité et patience). Et le
verset de se terminer par une qualité couronnant le tout : la sincéri-
té ¢idq de ces excellents, citée en guise de premier témoignage divin
appuyé par le deuxiéme, final, consacrant la bonté vraie comme
étant la piété de ces pieux.

La consécration de la piété ne saurait s’arréter la, cette quali-
té est requise pour la réception du Livre de Dieu révélé pour gui-
der les pieux:

« Voici le Livre (dont la véracité) ne fait pas de doute. Il est
une guidance pour les pieux »*.

En plus de son statut de guidance, il est également un clair ex-
posé a 'intention des hommes et une édification pour les pieux :

«Voici un clair exposé a I'intention des hommes, une gui-
dance et une édification pour les pieux »3.

Dieu annonce trois fois dans trois fins de verset de son Livre
Souverain qu’ll est avec les pieux: dans la fin du verset 194 de la
sourate La Vache et dans la fin des versets 36 et 123 de la sourate Le
Repentir : « Sachez bien que Dieu est avec les pieux ».

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 177.
2. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 2.
3. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 138.

Q

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 47 @ 06/11/2016 19:32:28 ‘



Il annonce également dans la sourate L’Agenouillée qu’ll est
le Protecteur des pieux : « Les injustes sont protecteurs les uns des
autres et Dieu est le Protecteur des pieux »".

Il annonce trois fois également que la fin heureuse est aux
pieux : «la fin heureuse est aux pieux »*, comme elle est a la piété :
«la fin heureuse est a la piété »>.

La sourate Le Divorce, s’est distinguée par un rappel quatre
fois des bienfaits accordés par Dieu aux pieux concernant leur vie
d’Ici-bas et celle de 'Au-dela :

« A quiconque est pieux envers Dieu, Celui-ci donne une issue
et lui accorde une récompense, par des voies sur lesquelles il
ne comptait pas... A quiconque est pieux envers Dieu, Celui-
ci lui facilite la tache... A quiconque est pieux envers Dieu,
Celui-ci efface ses mauvaises actions et grossit sa rétribu-
tion »*.

Concernant la vie derniere, la sourate L’Ornement, affirme
que la vie derniére appartient aussi aux pieux : « Et la vie Derniére
aupres de ton Seigneur est aux pieux »°.

Plusieurs versets réaffirment cette vérité : les jardins de Délices
sont a eux: « En vérité, appartiennent aux pieux, aupres de leur
Seigneur, les jardins de Délice »° et le jardin sera rapproché a leur
destination : « Le Jardin s’est rapproché a destination des pieux »”.
Il leur sera donné en héritage : « Voila le Jardin que nous donnons
en héritage a ceux qui sont pieux parmi nos serviteurs »®.

Mieux encore, ce jardin est préparé rien que pour ceux-la:
« Empressez-vous de gagner le pardon de votre Seigneur et un jar-
din aussi large que les cieux et la terre, préparé pour les pieux »°.

Les chroniqueurs ont rapporté cette question posée par Omar
Ibn al-Khattdb a Obayy Ibn Kaab sur la piété, sa réponse fut:

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 45 : L'Agenouillée, v. 19.

. Coran, sourate 7: Al-A'raf, v.128; Coran, sourate 28: La Narration, v 83 ; et Coran,
sourate 11 : Houd, v. 49.

. Coran, sourate 20:Taha, v. 132.

Coran, sourate 65 : Le Divorce, v. 2-5.

Coran, sourate 43 : L'Ornement, v. 35.

Coran, sourate 68 : Al-Qalam, v. 34.

Coran, sourate 26 : Les Poétes, v. 90.

. Coran, sourate 19 : Marie, v. 63.

. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 133.

N o2

O PN OV AW

0]

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 48 @ 06/11/2016 19:32:28



« Avez-vous emprunté un chemin plein de chardons ? Omar répon-
dit : - oui. Obayy rétorque : qu’as-tu fait ? Et Omar de répondre : -
j’ai relevé mes habits et pris mes précautions. Et Obayy de conclure :
- Clest la la piété ».

A

Au sujet de Pamour de Dieu pour les bienfaisants muhsini :

A. — Relations d’affinité entre piété et bienfaisance

Dans le texte coranique, on constate des relations d’affinité entre
les vertus de piété et de bienfaisance, aussi bien sur 'axe syntagma-
tique que sur I'axe paradigmatique.

B. — Relations de proximité / complémentarité, d’affinité
syntagmatique

Comme Dieu nous informe qu’Il est avec les pieux, il affirme qu’ll
est également avec les bienfaisants, dans la sourate Les Abeilles:
« Dieu est avec ceux qui sont pieux et avec les bienfaisants »".

C. — Relations d’interchangeabilité, d’affinité paradigmatique

Comme le Livre de Dieu est descendu en guidance aux pieux
dans la sourate La Vache: « Voila le Livre qui ne fait pas 'objet
de doute, en guidance aux pieux »?, il est descendu en guidance
et bonne nouvelle aux bienfaisants dans la sourate Luqgman : « Alif
Lam Mim, ce sont la des versets du Livre Sage, en guidance et mi-
séricorde aux bel-agissants »>.

Comme Dieu nous informe trois fois dans le Coran qu’ll est avec
les pieux, Il le réaffirme intensément dans un seul verset a I'égard
des bienfaisants: « En vérité, Dieu est, certes, avec les bel-agis-
sants »*.

Arrétons-nous sur des versets de la sourate Les Vents disperseurs
qui nous expliquent cette relation d’affinité entre la piété et la bien-
faisance a travers une définition pragmatique de ce dernier : « Les
pieux sont dans des jardins et des sources, prenant ce que Dieu

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

Coran, sourate 27 : Les Abeilles, v. 128.
Coran, sourate 2 : La Vache, v. 2.
Coran, sourate 31 : Lugman, v. 2-3.
Coran, sourate 29 : L'Araignée, v. 69.

PwNR

o]

traite_amour_coran_francais_C6.indd 49 @ 06/11/2016 19:32:28 ‘



leur a donné. Ils étaient avant des bienfaisants »". Interrogeons-
nous sur ceux qui étaient des bienfaisants : en quoi consistait leur
bienfaisance et quelle relation y a-t-il entre bienfaisance et piété ?
Les versets suivants nous donnent la réponse : « Ils dormaient peu
de temps la nuit. A la prime aube, ils imploraient le pardon. De
leurs biens, une part revenait au mendiant et a 'indigent »>.

DEUXIEME CONSTANTE CORANIQUE
Certes, Dieu aime les bienfaisants:

L’amour de Dieu pour les « bel-agissants* » est affirmé et réaffir-
mé dans cinq fins de verset. Les contextes de 'amour de Dieu dans
lesquels se trouvent ces cinq fins de versets sont multiples fixant la
direction des dépenses, qu’il s’agisse du jihdd (ou I'on sacrifie biens
et ame pour la cause de Dieu) ou de l'aide aux autres, en situation
de paix, de la piété dans la nutrition en général. Cette bienfaisance
s’élargit pour comprendre, enfin, la bienséance a I'égard des non
musulmans, méme s’ils agissent mal.

Concernant la dépense, le verset célebre 195 de la sourate La
Vache intervient au milieu de versets appelant & combattre ceux qui
combattent les musulmans, sans les agresser, car Dieu n’aime pas
les agresseurs : « Combattez sur le chemin de Dieu ceux qui vous
combattent. N’agressez pas. Dieu n’aime pas les agresseurs »°. La
particularité du verset 195 réside dans le fait qu’il considére I'abs-
tention de dépenser sur le chemin de Dieu comme une perte de
I'ame (de la personne), alors que dépenser est une bienfaisance dont

1. Coran, sourate 51 : Les Vents disperseurs, v. 15-16.

2. Coran, sourate 51 : Les Vents disperseurs, v. 17-19.

3. Le qualificatif de bel-agissants est une traduction inventée par Jacques Berque pour
étre plus proche de son équivalent arabe: mouhsinin. Nous I'avons préféré a celle
choisie par Régis Blachére : bienfaisants.

4. Mais ce néologisme de Jacques Berque valable pour bon nombre des occurrences de
ahsana et de ses dérivés, ne I'est pas pour le verset 83 de la sourate 2 La Vache dont le
contexte est de recommander de bien dire et non seulement d'agir bien (ou bellement,
comme il le propose). Etant donné que les belles paroles ont une mauvaise connotation
en francais, il a di traduire bien dire par : « Tenez a autrui un langage honnéte » au lieu
de traduire « dites du bien a I'encontre d’'autrui ».

5. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 190.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 50 @ 06/11/2016 19:32:28



Dieu aime les auteurs : « Faites dépense sur le chemin de Dieu...
Agissez bellement ; Dieu aime les bienfaisants »".

Le domaine de I'action de la bienfaisance s’étend dans la sou-
rate La Famille de ‘Imréan pour devenir une éthique, un trait person-
nel, un état caractérisant les bienfaisants. Le verset 134 de cette sou-
rate intervient dans un contexte de proscription de l'usure (au mi-
lieu de longs versets traitant plusieurs questions relatives au combat
de Ouhod) accompagné de I'ordre de Dieu enjoignant les croyant
d’étre pieux envers Dieu, de lui obéir, Lui et son Envoy¢ et de s’em-
presser de gagner son pardon et un jardin dont la largeur est celle
des cieux et de la terre. Ce jardin est préparé pour les pieux qui
jouissent de quatre vertus, notamment celle de dépenser dans toute
circonstance renforcée par celles de dompter sa colére et de par-
donner les offenses des autres. Ainsi ces pieux vertueux méritent-ils
I’éloge de Dieu, qui joint a leur propos la vertu de la bienfaisance a
celle de la piété et qui déclare les aimer.

Notons ici la relation de voisinage entre piété et bienfaisance
qui se partagent place et importance en tant que morale aimée par
Dieu: « Empressez-vous de gagner le pardon de votre Seigneur
et un jardin aussi large que les cieux et la terre, préparé pour les
pieux qui font dépense en temps de largesse et temps de dureté,
qui domptent leur colére et pardonnent les offenses des Hommes.
Dieu aime les bienfaisants »>.

Si le verset de la sourate La Famille de ‘Imran est général dans
sa définition de la bienfaisance et dans sa justification de 'amour
de Dieu pour ses auteurs, le verset relative a I'alimentation dans la
sourate La Table servie n’est pas moindre dans son affirmation de
I'amour de Dieu pour les bienfaisants, d’autant plus que la bien-
faisance y est accompagnée de la Foi apparue auparavant trois fois
conjointement avec la bonne action et de la piété apparue trois fois,
comme la Foi. Ainsi la bienfaisance est-elle une rencontre heureuse
de ces trois états d’ame a vivre pendant cet acte vital, organique et
banal qu’est I'alimentation : « Il n’est pas de grief a faire a ceux
qui croient et qui accomplissent de bonnes actions pour ce qu’ils
mangent, quand ils sont pieux, croient et accomplissent de bonnes

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 195.
2. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 133-134.

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 51 @ 06/11/2016 19:32:28



actions, quand ils sont pieux et croient et quand ils sont pieux et
bel-agissent, Dieu aime les bienfaisants »".

Nous retournons, encore une fois, a la sourate La Famille de
‘Imran ou nous retrouvons, non loin du verset 133 une autre fin
de verset annon¢ant 'amour de Dieu pour les bel-agissants. Le
contexte est le méme, celui du jihdd, mais 'accent y est mis sur la
vertu de la patience dans ce combat, au sens de la consistance et de
I'absence d’inertie, de faiblesse et d’humilité. De plus, on peut dire
que 'amour de Dieu pour les bel-agissant, mettant en exergue leur
performance morale, (et c’est de la bienfaisance pour Dieu), vient
soutenir leur combativité corporelle, (et Cest de la patience, pour
Dieu). En effet, la bonne rétribution de Dieu de la bienfaisance et
de la patience dans la vie immédiate et dans la vie derniére, fait de la
bienfaisance une patience et de la patience une bienfaisance, toutes
les deux justifiant 'amour de Dieu, aussi bien pour les patients que
les bienfaisants : « Combien de prophétes ont combattu ayant avec
eux de nombreux disciples. Ceux-ci ne fléchirent point sous ce qui
les atteignit sur le chemin de Dieu ; ils ne faiblirent et ne céderent
point. Dieu aime les patients. Leur propos était : — Seigneur, par-
donne-nous nos péchés et nos exceés de conduite. Affermis nos pas
et secours-nous contre le peuple des mécréants. Dieu leur a donné
la rétribution de la vie immédiate et la belle rétribution de la vie
derniére. Dieu aime les bienfaisants »>.

Et le domaine de I'action de la bienfaisance de s’étendre encore
dans le verset 13 de la sourate La Table servie pour donner une di-
mension humaine a la morale du musulman, a savoir la nécessité de
bien traiter les non musulmans, méme ceux qui se comportent mal.
En effet, méme dans un contexte de dénonciation de leur impiété
et de leur trahison, Dieu ordonne au Prophete le pardon a I'égard
de certains Gens du Livre, car un tel pardon fait partie de la mo-
rale des bienfaisants : « C’est pour avoir rompu leur pacte que nous
les maudimes et rendimes durs leurs cceurs. Ils détournent la pa-
role de son sens, oubliant une partie de 'Edification qui leur a été
envoyée. Tu ne cesseras d’éventer quelque trahison de leur part,

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 5 : La Table servie : v. 93.
2. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 146-148.

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 52 @ 06/11/2016 19:32:28



exception faite d’une poignée d’entre eux. Efface-le et pardonne-
leur. Dieu aime les bienfaisants »".

C’était la les contextes de 'amour de Dieu pour les bienfai-
sants. Le ihsan (la bienfaisance) est le nom d’action du verbe ahsana
(bienfaisance). Tous les deux viennent du radical housn, nom d’ac-
tion du verbe hasouna, qui signifie, selon I'’étymologiste Ibn Fariss,
et d’autres lexicographes, « le contraire de la laideur »>.

Mais la charge sémantique courante de la bienfaisance lui fait
porter le sens d’'une beauté morale (bonne parole et bonne ac-
tion, qui se substitue a celui de la beauté physique et en fait, selon
Ibn Mandhour, «le contraire de la mauvaiseté (le fait d’étre mau-
vais) »3 :

Ce radical consonantique et ses multiples dérivés : deux verbes
ahsana (bien agir, bien faire) et hasouna (devenir beau), deux noms
d’action : housn (beauté) et ihsdn (la bienfaisance) et trois adjectifs :
hasan, hasana, hasanat (bon, belles actions, bonnes actions) appa-
raissent 188 fois dans le Coran.

Ses acceptions dans le Coran interviennent comme une sublima-
tion islamique de la beauté physique, son sens originel, en beauté
de parole et bonté d’action®. Prenons quelques exemples qui expli-
citent cette sublimation :

En effet, la forme housn (le bien) vient comme le contraire de
la forme soit’a (le mal) dans le verset de la sourate Les Fourmis :
« Exception faite a ceux qui, ayant commis une injustice, ont, par
la suite, substitué le bien au mal, (car) je suis Tout pardon et mi-
séricordieux »°®.

La forme individuelle hasana (bonne action) est le contraire de
la forme sayyi’a (mauvaise action) dans le verset de la sourate La
Narration : « Quiconque viendra avec un bel-agir aura une ré-
compense meilleure encore. Quant a ceux qui viendront avec une

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 13.

Maqa-is al-lougha, t. 2, p. 45.

Lissdn al-"Arab, t. 13, p. 114.

Il me semble qu’une sublimation pareille a eu lieu en francais, laquelle expliquerait
pourquoi bonté est trés proche phonétiquement de beauté. Plus, si I'on a oublié
la beauté d’'une bonne action, on n'a pas fait de méme concernant la beauté d'une
(bonne) parole, qui devait, a I'origine, dénoter un sens positif.

5. Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 11.

PwNR

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 53 @ 06/11/2016 19:32:28



mauvaise action, eh bien, ils ne seront rétribués qu’a la hauteur de
la faute commise »".

La forme plurielle hasandt (bonnes actions) est le contraire
de sayyi’at (mauvaises actions) dans la sourate Houd: «Les
bonnes actions dissipent les mauvaises... »*, et dans la sourate La
Différenciation : « Ceux-1a, Dieu substitue a leurs mauvaises ac-
tions de belles »3.

A. - Les deux degrés de la bienfaisance

La bienfaisance comporte donc deux degrés :

Une bienfaisance d’action, comme c’est le cas dans le verset de
la sourate Le Voyage nocturne : « Si bellement vous agissez, c’est a
votre avantage que vous aurez agi, et si vous agissez mal, ce sera
contre vous-mémes »*, ainsi que dans le verset de la sourate Jonas :
« Aux bienfaisants reviendra une tres belle récompense, voire da-
vantage »%, et dans le verset de la sourate L'Etoile : « pour rétribuer
ceux qui ont fait du mal a la mesure de leurs actions. Quant aux
bienfaisants, Il les rétribue de la meilleure maniére »°.

Et une bienfaisance de la belle parole, comme le recommande
le verset de la sourate La Vache : « dites du bien aux hommes »7.

La bienfaisance, selon le Propheéte, est la sincérité d’action et la
prise de conscience que Dieu controle cette action : « (la bienfai-
sance) c’est que tu adores Dieu comme si tu le voyais. Si tu ne le vois
pas, Lui te voit ».

Dans cet exposé des acceptions de la bienfaisance dans le Coran,
nous mettrons 'accent sur celles qui nous aident a bien comprendre
Iamour de Dieu pour les bienfaisants. Mais nous devons commen-
cer par ces versets qui nous rappellent la bienfaisance de Dieu a
I'égard de ses serviteurs. Il a dailleurs excellé dans toute création, a
commencer par I'excellence de sa création de toute chose : « Qui a
si bellement fait toute chose par Lui créée et a commencé la créa-

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 28 : La Narration, v. 84.
. Coran, sourate 11 : Houd, v. 114.
Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 70.
Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 7.
Coran, sourate 10 : Jonas, v. 26.
. Coran, sourate 53 : L'Etoile, v. 31.
. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 83.

NowpwN oo

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 54 @ 06/11/2016 19:32:28



tion de ’homme a partir d’argile »*. Sa création de '’homme fait
partie de cette excellence : « Certes, Nous avons créé ’homme dans
la plus harmonieuse des formes »2. Cette excellence de Dieu dans la
création est telle qu’elle suscite sa bénédiction de soi-méme : « Nous
PinstituAmes en une autre création. Béni soit Dieu, le meilleur des
Créateurs »3.

Cette excellence dans la création constitue une incarnation
de Iexcellence de ses attributs les plus beaux qui ont été qualifiés
comme tels quatre fois dans le Coran, notamment le célebre dernier
verset de la sourate Le Rassemblement : « Il est Dieu, le Créateur, le
Novateur, le Formateur. A Lui sont les plus beaux attributs... »4,
et 'avant-dernier verset de la sourate Le Voyage nocturne :

«Dis : invoquez Dieu ou invoquez le Tout-miséricordieux,
sous quelque nom que vous L’invoquiez, c’est Lui qui a les
plus beaux attributs »®.

Fait partie encore de cette excellence sa révélation du Coran qua-
lifiée comme étant la plus belle parole : « Dieu a fait descendre la
plus belle parole, un livre harmonieux et concordant dont la lec-
ture donne des frissons a ceux qui craignent leur Seigneur »°.

Ce Livre est sa chari‘a qualifiée de la plus belle dans la sourate La
Nuit : « Celui qui donne, qui est pieux et déclare vraie la plus belle
parole, a celui-ci nous faciliterons I'acces a la félicité. Celui qui est
avare, empli de suffisance et qui déclare mensongere la plus belle
parole, Nous 'acculerons au malheur »”.

Cette plus belle parole est, dans un autre verset, sa parole dont
Il nous ordonne de suivre ce qu’elle a de meilleur : « qui écoutent
la parole et suivent ce qu’elle a de meilleur, ceux-la sont ceux que
Dieu a guidés et ceux-la sont les doués d’esprit »°.

La bienfaisance de Dieu est évoquée, dans sa généralité, par le
peuple de Qéartin qui recommande a cet orgueilleux d’agir belle-
ment. Nous entendons par la généralité de la bienfaisance ici, le fait

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

Coran, sourate 32 : La Prosternation, v. 7.
Coran, sourate 95 ; Le Figuier, v. 4.

Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 14.

Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 24.
Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 110.
Coran, sourate 39 ; Les Groupes, v. 23.

Coran, sourate 92 : La Nuit, v. 5-10.

Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 18.

PN o pwWwN2

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 55 @ 06/11/2016 19:32:29



que son verbe n’a pas de complément d’objet rendant partiel ce bel-
agir général. Notons enfin, que la bienfaisance intervient ici comme
I'antonyme de la corruption dont Dieu annonce ne pas aimer les
auteurs, comme le verrons dans le résumé de la troisieme partie de
cette encyclopédie : « Sois bel-agissant, comme Dieu est bel-agis-
sant a ton égard. Ne répands pas la corruption sur la terre, Dieu
n’aime pas les corrupteurs »".

Ce verset de la sourate La Narration nous fait passer de la bien-
faisance de Dieu déja faite a celle de 'homme a faire, notamment
dans cette épreuve en meilleures actions pour laquelle Dieu a créé
la mort et la vie: « Qui a créé la Mort et la Vie pour éprouver le-
quel de vous serait meilleur en actions ». Il a méme créé les cieux
et la terre pour cette épreuve : « Qui a créé les cieux et la terre en six
jours, son Trone étant sur les eaux, pour éprouver lequel de vous
serait meilleur en actions »*. Il a, enfin, fait de ce qui est sur la terre
sa parure pour la réussite dans cette épreuve : « Nous avons fait de
ce qui est sur la terre une parure pour elle pour éprouver lequel de
vous est meilleur en actions »*.

Dieu a fait de la récompense de la bienfaisance humaine d’ici-bas
par une bienfaisance divine au Jour de la Résurrection, une regle gé-
nérale de sa juste mesure des actions : « La récompense de la bien-
faisance est-elle autre chose que la bienfaisance ? »°.

Cette bienfaisance de Dieu dans la mesure des actions de ses ser-
viteurs comprend une récompense juste de la bienfaisance, avec un
surcroit : « Aux bienfaisants revient une trés belle récompense,
voire davantage »°. Ce bienfait dans la rétribution, et plus particu-
lierement dans la pesée des actions par Dieu au Jour du Jugement,
comprend des largesses dépassant le bienfait des ceuvres du servi-
teur. « C’est a Dieu qu’appartient ce qu’il y a dans les cieux et sur la
terre afin qu’ll rétribue les malfaisants en fonction de leurs actes et
les vertueux de la meilleure maniére »7.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 28 : La Narration, v. 77.
. Coran, sourate 67 : La Royauté, v. 2.
Coran, sourate 11 : Houd, v. 7.
Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 7.
Coran, sourate 55 : Le Tout-Miséricordieux, v. 60.
. Coran, sourate 10 : Jonas, v. 26.
. Coran, sourate 53 : L'Etoile, v. 31.

N oOOwuh WN 2

5o

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 56 @ 06/11/2016 19:32:29



Ce surcroit de bienfaisance réservé aux bienfaisants dans I'au-
dela est une promesse qui trouva sa pareille donnée a la popula-
tion de la Cité s’ils avaient bel-agi en paroles et en actions : « Quand
nous dimes : entrez dans cette Cité et mangez d’ou1 vous voudrez,
en liesse! Franchissez la porte prosternés et dites: Rémission,
nous vous pardonnerons vos péchés et Nous donnerons davantage
aux bienfaisants »".

Notons une particularité de la bienfaisance dans le Coran qui
nous prépare a pressentir 'amour de Dieu pour les bienfaisants, a
savoir I'éloge qui leur est fait dans une fin de verset huit fois pré-
sente dans le Coran, dont cinq dans la seule sourate Celles en rangs :
« Ainsi récompensons-nous les bienfaisants »* ; « Et C’est ainsi que
nous récompensons les bienfaisants »? et « Ainsi, en vérité, récom-
pensons-nous les bienfaisants »*.

Les vertueux sont évoqués au masculin pluriel 30 fois dans le
Coran pour parler des hommes comme des femmes. Comme c’est
souvent le cas d’apres les linguistes du monde entier, le masculin
Pemporte sur le féminin. Le Coran a réservé un éloge spécial aux
Femmes du Prophéte dans une forme féminine: « Dieu a prépa-
ré a la faveur des bel-agissantes parmi vous une rétribution gran-
diose »*.

Les bienfaisants (vertueux) sont englobés dans la miséricorde de
Dieu mais ils ont en plus la particularité que cette miséricorde soit
trés proche d’eux. Dieu dit : « La miséricorde de Dieu est a la por-
tée des vertueux »°.

De plus, la géne, la difficulté et le malheur leur sont épargnés :
«Ni a ceux qui ne trouvent point de quoi faire dépense s’ils sont
bien intentionnés et obéissants a Dieu et a son Envoyé, nul re-
proche a 'encontre des bienfaisants »”.

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 58.

2. Coran, sourate 37 : Les [Anges] en rangs, v. 110.

3. Coran, sourate 6: Les Troupeaux, v.84; Coran, sourate 12: Joseph, v.22; Coran,
sourate 28 : La Narration, v. 14.

4. Coran, sourate 37 : Les [Anges] en rangs, v. 80, 105, 121, 131 ; Coran, sourate 77 : Les

Envoyées, v. 44.

Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 29.

Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 56.

7. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 91.

own

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 57 @ 06/11/2016 19:32:29



Nous terminons cette étude de 'amour de Dieu pour les bel-
agissants par une autre particularité, a savoir sa promesse de ne pas
laisser perdre aux bienfaisants leur récompense. Cette promesse se
répete huit fois dans cinq versets, avec les formulations suivantes :

« Nous ne laisserons pas se perdre la rétribution des bienfai-
sants »". « Dieu ne laissera point perdre la rétribution des bienfai-
sants »*.

Le verset de la sourate La Caverne s’est distingué par la réunion
exprimant la corrélation de la Foi, la bonne action et la bienfai-
sance : « Ceux qui ont cru et fait les bonnes actions, nous ne laisse-
rons pas perdre leur rétribution, (étant) bel-agissants »3.

Au sujet de Pamour de Dieu pour les patients :
Relations d’affinité entre bienfaisance et patience

Sans quitter la promesse de Dieu de ne pas laisser perdre aux
bienfaisants leur rétribution, nous notons le lien établi entre la
bienfaisance et la patience dans les versets des sourates Houd et
Joseph, ainsi que son rapprochement avec la piété avant la patience
dans le verset de la sourate La Famille de ‘Imran : « Fais preuve de
patience, Dieu, certes, ne laissera pas perdre la rétribution des
bienfaisants »“ ; « A quiconque est pieux et fait preuve de patience,
Dieu, certes, ne laissera point perdre sa rétribution, (étant)
bienfaisant »*.

Nous avons déja constaté 'annonce par Dieu de son amour pour
les patients, non loin de son annonce de son amour pour les bien-
faisants dans deux fins de versets voisins de la sourate La Famille de
‘Imrén : « Dieu aime les patients »° Dieu aime les bienfaisants »”.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 12 : Joseph, v. 56.
. Coran, sourate 9 ; Le Repentir, v. 120.
Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 30.
Coran, sourate 11 : Houd, v. 115.
Coran, sourate 12 : Joseph, v. 9o.
. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 146.
. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 148.

NowpwN oo

Q

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 58 @ 06/11/2016 19:32:29



TROISIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Et Dieu aime les patients »

L’annonce de 'amour de Dieu pour les patients apparait une
seule fois dans le Coran ala fin du verset 146 de la sourate La Famille
de ‘Imran : « Combien de prophétes avec qui bien des disciples ont
combattu. Ils ne fléchirent pas devant les épreuves subies sur le
chemin de Dieu. Ils ne faiblirent pas. Ils ne renoncérent pas. Dieu
aime les patients »".

Nous avons déja souligné dans cette partie de 'encyclopédie de
I'amour la proximité de 'amour de Dieu pour les patients avec celui
pour les bel-agissants a la fin du verset 148 de la méme sourate et ce,
dans un contexte d’éloge fait a la patience dans le combat des dis-
ciples des prophétes de tous temps et en tous lieux a coté de leurs
propheétes : « Combien de prophétes avec qui bien des disciples ont
combattu... »

Nous réaffirmons ici ce que nous avons déja constaté, a savoir
cette définition pragmatique de la patience consistant a nier, chez
ces patients, ce qui est contraire a la patience : fléchissement, fai-
blesse et renonciation : « Ils ne fléchirent pas devant les épreuves su-
bies sur le chemin de Dieu. Ils ne faiblirent pas. Ils ne renoncerent
pas ». Cest comme si tous ceux qui n’ont pas ces trois défauts font
partie des patients que Dieu aime : « Dieu aime les patients ».

On trouve une autre définition de la patience «par son
contraire », a savoir I'affolement, dans le verset de la sourate d’Abra-
ham : « ... Pour nous, s’affoler ou patienter reviennent au méme ;
il n’y a pour nous plus d’échappatoire »>.

Cette impossibilité de I'échappatoire nous rappelle I'égalité de la
patience et de 'impatience dans le verset de la sourate [Le Mont]
At-Tour: « Brilez-y! Patientez ou ne patientez pas, C’est pareil,
vous n’étes rétribués que selon ce que vous avez fait »3.

Mais la définition de la patience ne s’arréte pas a la seule néga-
tion de son contraire, elle s’étend a sa définition par 'affirmation
de pareilles vertus louables, a savoir la fermeté des pieds, qui se
substituent aux cceurs, chose que ces disciples réclamaient de Dieu

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 146.
2. Coran, sourate 14 : Abraham, v. 21.
3. Coran, sourate 52 : [Le Mont] At-Tour, v. 16.

55

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 59 @ 06/11/2016 19:32:29 ‘



dans leur priere que Dieu qualifie de seul propos : « Leur seul pro-
pos était : Seigneur, pardonne-nous nos péchés et notre exceés dans
notre conduite Affermis nos pas et secours-nous contre le peuple
des mécréants »".

Ce qui soutient cette définition de la patience par la fermeté, c’est
la priére des soldats de David lors de leur bataille contre Goliath
(Jalout) et ses soldats : « Seigneur, verse en nous la patience, affer-
mis nos pas, et secours-nous contre le peuple des mécréants »>.

Cette signification coranique constitue une sublimation du sens
originel de sabara (patienter) qui est chez Ibn Fariss : 'abstention
de faire ce qui est blamable : « ¢abara (¢, b, r) est (un radical) qui
a trois sens : le premier est 'abstinence, le deuxiéme, ce qui est au-
dessus des choses, le troisiéme, une sorte de pierre. Le premier sens
est I'abstinence ; C’est-a-dire s’abstenir de faire telle et telle chose »3.

Cette définition succincte a été explicitée par Ibn Mandhour
dans son Lissdn al-‘Arab : « Lorigine de la patience est 'abstinence,
quiconque s’abstient de faire une chose patiente. (Le Prophete dit)
dans le Hadith du jetine : (jetine le mois de la patience)... On a ap-
pelé jeiine patience car elle constitue une abstinence de manger, de
boire et de faire 'amour »*.

Quel que soit le contexte dans lequel elle apparait, la patience
reste la patience, telle qu’elle se manifeste dans le Coran (104 fois).
Dieu a réuni certains états d’ame dans le verset 177 et a qualifié de
patients ceux qui en jouissent : « patients dans la pauvreté, dans la
maladie et dans la guerre. Ceux-la sont les véridiques et sont les
pieux »®.

La patience, telle qu'elle est définie par al-Ghazili, est de deux
sortes, corporelle, signifiant endurance et constance, incarnée sur-
tout par les travaux pénibles ou les actes cultuels. Elle peut étre
louable dans ce sens, a condition d’étre conforme a la charia. Mais
ce qui est pleinement louable, c’est la deuxiéme sorte, a savoir la pa-
tience morale qui signifie s’abstenir de suivre ses instincts et ses ca-
prices®.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 147.
. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 250.
. Maqé-is al-lougha, t. 4, p. 437.
. Lissan al-‘Arab, t. 4, p. 437.
. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 177.
. al-Ghazali, lhya’ ‘ulam ad-din, t. 6, p. 66.

OV h WN A

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 60 @ 06/11/2016 19:32:29



La chronologie des ordres adressés au Prophéte dans le Coran
classe a la quatrieme place celui de patienter, le premier étant : lis, le
deuxiéme : leve-toi, le troisiéme : avertis et le quatriéme : patiente.

Ce qui retient l'attention dans les versets de la patience, c’est la
proximité de celle-ci avec un certain nombre de vertus faisant I'ob-
jet de 'amour de Dieu pour ceux qui les observent. Nous avons déja
donné des exemples de ces relations, dans les chapitres de 'amour
de Dieu pour les pieux et les bel-agissants et nous allons en donner
d’autres dans ce qui suit :

A. - Corrélation entre la patience et la piété

En plus de ce que nous avons déja signalé comme cas de corréla-
tion entre la patience et la piété, nous ajoutons une expression utili-
sée trois fois dans la seule sourate La Famille de ‘Tmran :

« Mais si vous étes patients et pieux, leur intrigue ne vous
nuira en rien »>.

« Mais oui, si vous étes patients et pieux, et ils vous arrivent
al'instant »>.
« Mais si vous étes patients et pieux, cela sera de la résolution
face aux vicissitudes (de la vie) »2.
Soulignons également cette intimité entre patience et piété au
sujet de la fin heureuse (conséquences) des actions : « Fais preuve
de patience, car la fin heureuse est aux pieux »°.

B. - Corrélation entre la patience et la remise a Dieu

Notons, parmi les relations de corrélation qu’entretient la pa-
tience avec les autres vertus vantées par le Coran, celle, expressé-
ment annoncée, avec la remise a Dieu dans trois versets :

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

« Certes, nous serons patients face aux sévices que vous nous
infligez. A Dieu doivent s’en remettre les s’en-remettants »°.

Voir notre ouvrage : Le constant et le variable dans la Sunna et la Sira, t. 2, p. 206.
Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 120.

Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 125.

Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imrén, v. 186.

Coran, sourate 11 : Houd, v. 49.

Coran, sourate 14 : Abraham, v. 12.

oOwnpwnN =

Q

traite_amour_coran_francais_C6.indd 61 @ 06/11/2016 19:32:29 ‘



«Ceux qui ont été patients et a leur Seigneur s’en sont
remis »".

C. - Corrélation forte entre croyance, piété,
bienfaisance et patience

1. — Au sein d’un verset

Le verset 10 de la sourate Les Groupes se distingue par le fait
qu’il a réuni ensemble Foi, piété, bienfaisance et patience: « Dis:
— O mes serviteurs qui croyez, soyez pieux envers votre Seigneur.
Ceux qui ont bellement agi dans cette vie d’ici-bas auront une
belle part. La terre de Dieu est vaste. Les patients recevront, certes,
leur entiére rétribution, sans compter ».

Ces relations de corrélation (de proximité, donc d’intimité), que
nous avons déja 'habitude de signaler, apportent la preuve irréfu-
table de la constance de 'amour de Dieu pour ceux qui jouissent de
ces qualités d’excellence. Suivons dans la trame de ces relations la
récurrence de certaines formules, notamment dans des fins de ver-
set intervenant dans les mémes contextes d’éloge fait a I'égard de
ceux qui en sont excellemment qualifiés :

2. — Dieu est avec les patients

Comme Dieu nous a informés, quatre fois, qu'Il est avec les pieux
(nous nous y sommes arrétés dans le chapitre de 'amour de Dieu
pour les pieux), il nous assure, quatre fois également, qu’ll est avec
les patients, trois fois dans le contexte du combat pour Sa cause :

« Vous qui croyez, recourez a la patience et a la priére ; Dieu
est avec les patients »>.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

« Et obéissez a Dieu et a son Envoyé, ne vous querellez pas ;
vous échouerez et vous perdrez votre souffle. Faites preuve de
patience ; Dieu est avec les patients »*.

. Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 42 ; et Coran, sourate 29 : L'Araignée, v. 59.
. Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 10.
. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 153.
. Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 46.

H W N A

o2

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 62 @ 06/11/2016 19:32:29



« Et 8’il y a parmi vous cent patients, ils vaincront deux cents
(mécréants) ; et s’ils sont mille, ils en vaincront deux mille,
avec la permission de Dieu ; Dieu est avec les patients »".

« Que de fois, un groupe peu nombreux a vaincu un groupe
beaucoup plus nombreux, avec la permission de Dieu ; Dieu
est avec les patients »>.

3. — Qualités de la récompense pour avoir été patient

Ce qui prouverait le mieux 'amour de Dieu pour les patients,
c’est la meilleure récompense qu’ll leur réservera le jour de la ré-
surrection. Nous avons déja vu ci-dessus comment ces patients re-
cevront leur récompense sans limites: « Les patients recevront,
certes, leur entiére rétribution, sans compter »>. D’autres versets
nous livrent des images de cette double récompense qu’ils recevront
« pour avoir été patients » :

« Ceux-la recevront double récompense, pour avoir été pa-
tients »4.

« Certes, je les récompense aujourd’hui, pour avoir été pa-
tients, en faisant d’eux les gagnants »°.

« Ceux-la auront comme récompense le paradis, pour avoir
été patients »°.

«I1leur a donné jardin et soie en récompense, pour avoir été
patients »”.

4. — Récompenses exclusives aux patients

Nous ajoutons a ces récompenses exclusives dont seront dotés
les patients, leur rétribution meilleure que ce qu’ils ont fait : « Nous
donnerons, certes, aux patients une rétribution bien supérieure a
leurs mérites »°.

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 66.

Coran, sourate 2 : La Vache, v. 249.

Coran, sourate 39 : Les Groupes, v ; 10.
Coran, sourate 28 : La Narration, v. 54.
Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 111.
Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 75.
Coran, sourate 76 : L'Homme, v. 12.

Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 96.

PN o pwWwN2

©

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 63 @ 06/11/2016 19:32:29 ‘



C’est parce qu’ils ont préféré la rétribution de Dieu dans la vie
derniére a I'argent d’ici-bas. Ceci est affirmé et réaffirmé par ceux
qui sont dotés de la science: « Malheur a vous, la rétribution de
Dieu est meilleure pour qui croit et fait bonne action. Mais seuls
les patients recevront une telle fortune »".

Pourraient-ils 'étre autrement, alors qu’ils repoussent la mau-
vaise action par celle qui est meilleure ?: « Bonne et mauvaise
ceuvre ne sont pas égales. Repousse (la mauvaise) par une meil-
leure, C’est ainsi que celui qui te témoignait de ’hostilité devien-
dra comme un proche intime »2.

Dans les récits des prophetes, le Coran ne manque pas de rendre
hommage a cette vertu de la patience chez les prophetes, au point
qu’ils en sont devenus le bon exemple et I'idéal :

5. — Patience de Job

Le nom de Job est tellement connu pour sa patience qu’il en est
devenu une figure emblématique, notamment en ce qui concerne
son aspect corporel, 'endurance de la maladie. On I'a universelle-
ment consacré comme I'incarnation de la patience. Le Coran men-
tionne son récit dans deux sourates :

« Souviens-toi de notre serviteur Job quand il appela son
Seigneur : Satan m’a touché de peines et de tourments »>.

« (Rappelle également) Job quand il appela son Seigneur: -
Le mal m’a touché. Tu es Le Plus miséricordieux des miséri-
cordieux »*.
Dans la sourate Cad, le Coran rappelle, en guise d’hommage,
cette vertu chez Job: « Nous le trouvimes patient, quel serviteur
excellent ! Il est, certes, trés repentant »°.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 28 : La Narration, v. 8o.
. Coran, sourate 41 : Ont été détaillés, v. 34-35.
. Coran, sourate 38:Cad, v. 41.
. Coran, sourate 21 : Les Prophetes, v. 83.
. Coran, sourate 38 : Cad, v. 44.

vi bW N

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 64 @ 06/11/2016 19:32:29



6. — Patience de Jacob

Le Coran mentionne Jacob parmi ceux qui jouissent de la force
et de la clairvoyance : « Souviens-toi de nos serviteurs Abraham,
Job et Jacob, emplis de force et de clairvoyance »".

L’épreuve de se séparer de ses deux fils, Joseph et Benjamin, était
pourtant dure. Mais sa Foi en Dieu I'a amené a dire apres la dispari-
tion de son premier fils : « Douce patience, c’est a Dieu que I'on de-
mande de I'aide face a ce que vous racontez »?, et a faire de méme
apres celle de son deuxiéme fils : « Douce patience. Peut-étre Dieu
me les rendra-t il tous, Il est ’Omniscient et le Sage »>.

La douce patience est celle exempte de toute affliction ou mé-
contentement, a 'abri de toute colere ou de désapprobation, emplie
d’espérance dans la miséricorde de Dieu et de bonne attente de sa
bienveillance et de son indulgence.

7. — Patience de Joseph

Nous allons nous arréter sur deux aspects de la patience dans le
récit de Joseph :

4 Son premier aspect réside dans sa résistance aux tentations
de celle dans la demeure de qui il était : « Celle dans la demeure de
qui il était le tenta. Elle ferma les portes, et dit : Viens. Dieu m’en
préserve, s’écria Joseph. Il est mon maitre, il m’a fait bon accueil.
Certes, les injustes ne sont point gagnants »*.

4 Son deuxiéme aspect réside dans sa préférence de 'endu-
rance de la prison aux égarements de la passion : « Seigneur, la pri-
son m’est plus aimable que ce a quoi elles m’invitent. Si tu ne dé-
tournes pas de moi leurs embiches, je leur céderai et serai parmi
les ignorants »*.

Ces deux aspects de la patience morale constituent, du point de
vue de leur conséquence, une seule patience qui a tardé a étre dési-
gnée par son nom, dans l’attente de sa proximité® de la piété, puis de

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

Coran, sourate 38: Cad, v. 45.
Coran, sourate 12 : Joseph, v. 18.
Coran, sourate 12 : Joseph, v. 83.
Coran, sourate 12 : Joseph, v. 23.
Coran, sourate 12 : Joseph, v. 33.
Dans le verset 9o.

oOwnpwnN =

©

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 65 @ 06/11/2016 19:32:29 ‘



la bienfaisance dans le contexte d’une double reconnaissance * pour
Joseph et ses fréres : « Ils dirent : n’est-ce pas toi, Joseph ? Il dit : Je
suis Joseph et c’est mon frére. Dieu nous a accordé sa faveur. En
effet, quiconque est pieux et patient, Dieu ne perdra pas la rétribu-
tion des bienfaisants »>.

8. — Patience du Messager Muhammad

Nous arrivons ici a un bon exemple de la patience morale, a sa-
voir le Prophete a qui Dieu a ordonné 18 fois de faire preuve de
patience dans le Coran, tellement il souffrait de I'indifférence et
de la malfaisance de son peuple. Déja dans la sourate Celui qui se
couvre, une des premiéres sourates du Coran, il regoit le premier
ordre d’étre patient pour son Seigneur : « Pour ton Seigneur, fais
preuve de patience »3, Pour ton Seigneur signifie ici pour obtenir
son contentement ou pour obéir a ses ordres. Cette spécificité de la
patience s’est confirmée a la fin de la sourate Les Abeilles oti 'ordre
de faire preuve de patience vise a apaiser la tristesse et la géne que
lui cause son peuple : « Fais preuve de patience : ta patience ne se-
rait étre que par Dieu. Ne sois pas triste pour eux et ne sois pas
dans la géne a cause de leur machination »“.

La patience que Dieu a ordonnée a son Propheéte est également
au sens de la résolution, et le verset de la sourate Al-Ahgaf nous
livre une définition spécifique de la patience que 'on trouve chez
ceux a qui Dieu a accordé la résolution parmi les Envoyés : « Fais
preuve de patience, comme I'ont fait ceux qui avaient de la résolu-
tion parmi les Envoyés »°.

Dieu a également ordonné a son Prophete d’avoir une douce
patience, comme c’était le cas de Jacob, c’est-a-dire une patience
exempte d’affliction et de mécontentement: « Sois patient d’une
douce patience »°.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Ausens de retrouvaille et d'aveu.
. Coran, sourate 12 : Joseph, v. 90.
Coran, sourate 74 : Celui qui se couvre, v. 7.
Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 127.
. Coran, sourate 46 : Al-Ahqgaf, v. 35.
. Sinous lisons attentivement la fin du verset de la sourate Al-Hijr qui ressemble, jusqu’a
la similitude, au verset de la sourate Les Degrés et du point de vue de sa morphosyntaxe
et de son contexte (de la Vie Derniére) : « Sois indulgent d'une douce indulgence »,

OV hwWwN =2

Q

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 66 @ 06/11/2016 19:32:30



Mais d’une maniére générale, 'ordonnance de la patience, appa-
rue intensément dans trois formes, dénote surtout (et c’est la spéci-
ficité du texte coranique) la nécessité de supporter, en plus de celle
d’attendre que 'on peut aisément trouver dans la forme impérative
francaise patiente. C'est la raison pour laquelle nous avons choisi de
traduire la forme impérative : ichir (patiente) par 'expression fran-
caise consacrée : « fais preuve de patience »* qui est plus ou moins
équivalente de la forme impérative coranique. Notons également
que 'ordonnance de la patience dans ces formes est souvent accom-
pagnée d’'une ordonnance de la glorification de Dieu :

1) La patience ordonnée en réponse aux paroles mauvaises de
son peuple dans l'attente de la victoire (elle apparait dans quatre
versets) :

« Fais preuve de patience (face) a ce qu’ils disent et écarte-toi
d’eux d’un écart doux ».

« Fais preuve de patience (face) a ce qu’ils disent et rappelle
notre serviteur David, étre de véhémence, il est trés repen-
tant »3.

« Fais preuve de patience (face) a ce qu’ils disent et exalte par
lalouange la transcendance de ton Seigneur, avant le lever du
soleil et avant son coucher »*.

2) La patience ordonnée dans l'attente du jugement de Dieu de
lui assurer la victoire (elle apparait dans quatre versets).

« Fais preuve de patience pour le jugement de ton Seigneur.
Ne sois pas comme "'Homme a la baleine lorsqu’il invoqua
(son Seigneur), en proie a une grande angoisse® ».

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

Coran, sourate 15 : Al-Hijr, v. 85, nous constatons que la patience dans le verset de la
sourate Les Voies d’Ascension (n° 70) est au sens de I'indulgence face a ceux qui ne
croient pas a la Vie Derniére dans le verset de la sourate Al-Hijr.

Coran, sourate 70 : Les Voies d’Ascension, v. 5.

Coran, sourate 74 : Celui qui se couvre, v. 10.

Coran, sourate 38:Cad, v. 17.

Coran, sourate 20: Taha, v. 130 et S. 50: Qaf, v. 39. Face au verset de la sourate d’Al-
Ahqaf qui incite le Prophéte a faire comme l'ont fait les Prophétes qui avaient de la
résolution, le verset de la sourate Al-Qalam lui ordonne de ne pas suivre I'exemple des
autres qui n’en ont pas, méme s'ils étaient des prophétes, comme le prouve ce verset.
5. .Coran, sourate 20 : Al-Qalam, v. 48.

PwNR

Q

traite_amour_coran_francais_C6.indd 67 @ 06/11/2016 19:32:30 ‘



« Fais preuve de patience pour le jugement de ton Seigneur,
car tu es sous nos yeux. Exalte par la louange sa transcendance
quand tu te leves »".

« Fais preuve de patience pour le jugement de ton Seigneur et
n’obéis ni au pécheur ni au mécréant »>.

« Fais preuve de patience jusqu’a ce que Dieu juge, Il est le
meilleur des juges »>.

3) La patience ordonnée dans l'attente de la réalisation de la
promesse véridique de la victoire par Dieu (elle apparait dans trois
versets).

« Fais preuve de patience, car la promesse de Dieu est vraie,
que ne t’ébranlent point ceux qui ne sont pas convaincus »*.

« Fais preuve de patience, car la promesse de Dieu est vraie.
Demande le pardon de tes péchés, exalte par la louange la
transcendance de ton Seigneur, soir et matin »*.

« Fais preuve de patience, car la promesse de Dieu est vraie.
Que Nous te fassions voir une partie de ce que Nous leur
promettons ou que Nous te rappelions, ils seront ramenés a
Nous »°.

Le Hadith du Prophete qui, interrogé sur la Foi, a dit : « elle est
la patience » apporte la preuve que la plupart des vertus font partie
de la patience.

P s &
B 6 O
5 (\6‘) (\nﬁj

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 52 : [Le Mont] At-Tour, v. 48.
. Coran, sourate 76 : L'Homme, v. 24.
Coran, sourate 10 : Jonas, v. 109.
Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 60.
. Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 55.
. Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 77.

oV h wWwN =

Q

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 68 @ 06/11/2016 19:32:30



APPROCHE
des quatrieme et cinquiéme constantes coraniques :
Dieu AIME les trés repentants®
et AIME les purificateurs d’eux-mémes

Nous arrivons maintenant a une double fin de verset dans
laquelle se répete deux fois 'amour de Dieu pour deux catégories
d’hommes jouissant de deux qualités louables, a savoir la repentance
et la purification. Cette fin de verset intervient dans un verset
portant sur la menstruation dans la sourate La Vache :

«Ils tinterrogent sur la menstruation, dis: c’est un mal, te-
nez-vous a Pécart des femmes durant la menstruation et
ne vous en approchez point avant qu’elles ne soient pures.
Quand elles se seront purifiées, venez a elles par ou Dieu vous
I’a ordonné. Dieu aime les tres repentants et les purificateurs
d’eux-mémes »>.

Le contexte de la menstruation laisse la purification prévaloir sur
ce verset de la vache. L’apparition de la repentance dans ce contexte
d’amour de Dieu pour les repentants précédant (de point de vue
syntaxique seulement) son amour pour les purificateurs d’eux-
mémes, fait de la repentance une voie a emprunter pour obtenir la
purification et fait de cette derniére un fruit de la repentance.

QUATRIEME CONSTANTE CORANIQUE
Dieu AIME les trés repentants

L’amour de Dieu pour les repentants n’apparait qu’une seule fois
dans le Coran. Le radical tawaba (se repentir) est un mot-clé cora-
nique apparu 84 fois dans le Coran, tous ses dérivés compris.

La repentance a comme étymon le retour (a Dieu), comme I'a
précisé Ibn Fériss: « T, W, B, constituent un seul mot dénotant le
retour. On dit: il a retourné de son péché, c’est-a-dire y a renon-

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Nous avons traduit le participe d’exagération tawwabin par repentants, bien qu'il soit
moins familier que repentis, et ce, pour marquer l'insistance du Coran sur le caractéere
décisif de ce repentir.

2. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 222.

Q

traite_amour_coran_francais_C6.indd 69 @ 06/11/2016 19:32:30 ‘



cé en retournant a Dieu d’un retour (vrai) et on appelle celui qui le
fait : repentant »".

Cette dénotation trouve sa confirmation dans une partie des ac-
ceptions du verbe raja‘a (retourner) dans le Coran ou il signifie re-
tour dans trois contextes, d’abord celui de 'explicitation des signes :
« Ainsi explicitons-nous les signes, et peut-étre reviendront-ils »>.
« Ainsi modulons-nous les signes, peut-étre reviendront-ils »3.
Puis vient celui de la mise a I’épreuve : « et Nous les avons éprouvés
par les bonnes et les mauvaises vicissitudes, peut-étre reviendront-
ils »4, ensuite celui de la frappe par le tourment : « Nous les frap-
pions du tourment, peut-étre reviendront-ils »* ; « Et nous leur fe-
rons gotuter le Tourment mineur avant le Tourment majeur, peut-
étre reviendront-ils »° ; « Afin que Dieu leur fasse gotter une par-
tie de ce qu’ils ont fait, peut-étre reviendront-ils »”.

Mais les acceptions du verbe tdba (se repentir) dans le Coran
font apparaitre des particularités qui nous expliquent pourquoi Dieu
aime les repentants. Ce qui est étonnant d’abord, C’est le fait que
ce verbe ait non seulement ’homme pour agent d’action, (comme
C’est le cas de la forme pronominale de ce verbe en frangais), mais
aussi Dieu comme agent d’'une forme transitive indirecte dénotant
le sens de repentir aux repentants en pardonnant leurs fautes, usage
inexistant en francais et dont ’équivalent est le verbe pardonner.
Cette action de Dieu, incarnée par 22 répétitions du verbe tdba (au
sens de pardonner en frangais et en arabe également), est d’ailleurs
confirmée par 'annonce par Dieu, Lui-Méme, 11 fois dans le Coran,
qu’ll est tawwadb?®, avec un total de 33 occurrences du repentir par
Dieu des fautes a ceux qui se repentent a Lui, sur un total de 84 oc-
currences du verbe se repentir, de son nom d’action, de son nom
d’agent et de son adjectif d’emphase.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Maqé-is al-lougha, t. 1, p. 326.
. Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 174.
Coran, sourate 46 : Al-Ahqaf, v. 27.
Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 168.
Coran, sourate 43 : L'Ornement, v. 48.
Coran, sourate 32 : La Prosternation, v. 21.
Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 41.
. Cet adjectif d'emphase du nom d’action du verbe tiba désigne « celui qui accepte
souvent le repentir de ceux qui se repentent a Lui ».

PN OV R W N

70}

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 70 @ 06/11/2016 19:32:30



Ce qui est, également, étonnant, C’est le fait de voir intervenir le
repentir de '’homme par un appel explicite de Dieu, ou implicite,
exprimé par ses prophetes, dans dix versets et par une annonce de
I'acceptation de Dieu ou de son rejet de la repentance de 'homme
dans sept versets. Ainsi sont-ils loués ceux qui se repentent dans 21
versets et dénoncés ceux qui ne se sont pas repentis dans trois ver-
sets.

Pour appréhender dans sa totalité et dans sa généralité le sens du
repentir dans le Livre de Dieu, nous nous devons de nous poser cette
double question essentielle : en quoi consiste le repentir de Dieu en
faveur des repentants et la repentance des repentants a Dieu ?

La réponse a cette question constitue 'axe de notre recherche,
car nous constaterons que I'essence du repentir de Dieu en faveur
de ses serviteurs est son pardon par miséricorde, et que 'essence de
la repentance de ses serviteurs a Lui est leur demande de ce pardon ;
demande formulée avant, apres et pendant leur réforme de leurs ac-
tions. Ainsi pourraient-ils étre des repentants que Dieu aime.

A. - Le repentir de Dieu en faveur de Ses serviteurs
et Sa miséricorde a leur égard

En passant en revue les versets évoquant le « repentir de Dieu en
faveur de ses serviteurs », nous constatons le voisinage, dans plu-
sieurs fins de versets, de son attribut tawwdb (Tout Repentant) avec
son attribut rahim (Treés-Miséricordieux). Nous signalons ci-des-
sous deux formules consacrées :

1. — La formule « le Tout Repentant, le Trés-Miséricordieux »

Cette expression accompagne le verbe du repentir de Dieu en fa-
veur de ses serviteurs dans onze versets, nous y constatons notam-
ment :

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1) Une relation de contiguité entre son Repentir et sa Miséri-
corde : « Il s’est repenti en sa faveur. Il est le Tout repentant,
le Trés-Miséricordieux »°, « Il s’est repenti en votre faveur.
Il est le Tout repentant, le Trés-Miséricordieux »°, « Ceux-

9. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 37.
10.Coran, sourate 2 : La Vache, v. 54.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 71 @ 06/11/2016 19:32:30



1a, Je me repens en leur faveur. Je suis le Tout repentant, le
Treés-Miséricordieux »".

2) Une relation de contiguité entre son acceptation de la repen-
tance de ses serviteurs et son repentir en leur faveur: « Ne
savent-ils pas que C’est Dieu qui accepte le repentir de ses
serviteurs... et qu’ll est le Tout repentant, le Trés-Miséri-
cordieux »>.

2. — Formule « Votre Seigneur est, aprés cela, le Tout pardon,
le Trés-Miséricordieux »

Cette formule-fin de verset accompagne douze versets évoquant
la repentance des hommes sans le repentir de Dieu en leur faveur,
celui étant implicitement compris par le contexte de cette formule-
fin de verset. D’'une maniere générale, nous constatons ici que la re-
pentance de ’homme est évoquée apres évocation de ses mauvaises
actions découlant souvent de son ignorance. Que constatons-nous ?
Nous répondrons apres la citation dans certains versets de cette ex-
pression :

« Ceux qui ont fait de mauvaises actions puis qui, par la suite,
se repentent et croient, Dieu est vis-a-vis d’eux Tout pardon,
Tres-Miséricordieux »3.

« Votre Seigneur s’est prescrit la miséricorde, a savoir que qui-
conque, parmi vous, fait un mal par ignorance, puis se repent
et se réforme, Dieu est Tout pardon, Trés-Miséricordieux »*.

« Mais votre Seigneur est en faveur de ceux qui font le mal par
ignorance, puis se repentent et se réforment, Dieu est Tout
pardon, Treés-Miséricordieux »°.

Nous constatons, (et C’est la réponse a la question ci-dessus) que
le verbe de la réforme accompagne a plusieurs reprises le verbe de la
repentance, ce qui laisse comprendre que le repentir, dans une per-
ception pragmatique coranique, est une bonne action qui se subs-
titue & une mauvaise action antérieure. La fréquence de la relation

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 160.
. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 104.
. Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 153.
. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, V. 54.
. Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 119.

vi bW N

traite_amour_coran_francais_C6.indd 72 @ 06/11/2016 19:32:30



de voisinage entre réforme (citée avec plusieurs formules) et la re-
pentance laissent croire que cette réforme est 'une des conditions la
plus importante de 'acceptation de la repentance :

B. - Formule : Repentir et réforme seulement

« Exception faite pour ceux qui, aprés cela, se repentent
et se réforment, Dieu est, en effet, Tout pardon, Tres-
Miséricordieux »".

C. - Formule : Repentir, croyance et bonne action

« Exception faite pour celui qui se repent, croit et fait de
bonnes actions, pour ceux-la, Dieu change leurs mauvaises
actions en bonnes actions. Dieu est Tout pardon, Tres-
Miséricordieux »2.

Le verset de la sourate Taha se distingue par 'apparition du par-
don a son début pour que la guidance soit mise a sa fin, en qua-
triéme position apres repentance, croyance et bonne action, comme
si quatre états étaient des conditions d’acceptation du repentir, et
par conséquent du pardon :

« Je suis le Tout pardon pour celui qui se repent, croit, fait de
bonnes actions et ensuite se guide »3.

D. - Repentance et demande du pardon

Nous ne saurions comprendre la relation entre repentance des
hommes et repentir de Dieu en leur faveur que si nous reconnais-
sons I'essence de la repentance et ce, en découvrant deux types de
relations de voisinage (proximité syntaxique) et de substitution en-
tretenus dans certains versets.

Pour ce qui est des relations de proximité, nous remarquons
I'apparition de I'imploration du pardon avant la repentance des ser-

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 89 ; et Coran, sourate 24 : La Lumiere, v. 5.
2. Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 70.
3. Coran, sourate 20:Taha, v. 82.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 73 @ 06/11/2016 19:32:30



1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

Q

viteurs a leur Seigneur, notamment dans la sourate Houd, tel qu’il
est exprimé par les propheétes de Dieu :

Muhammad, que la priere et la paix de Dieu soient sur lui:
« Demandez pardon a votre Seigneur, puis repentez-vous a Lui...
Si vous tournez le dos, je crains pour vous le tourment d’un jour
terrible »".

Houd, que la priére et la paix de Dieu soient sur lui: « O mon
peuple, demandez pardon a votre Seigneur, puis repentez-vous a
Lui... Ne tournez pas le dos en criminels »>.

Salih, que la priére et la paix de Dieu soient sur lui : « Demandez-
Lui pardon, puis repentez-vous a Lui. Mon Seigneur est Proche,
Tres exaucant »>.

Chou‘ayb, que la priere et la paix de Dieu soient sur lui:
« Demandez pardon a votre Seigneur, puis repentez-vous a Lui.
Mon Seigneur est Trés-Miséricordieux, Tout-affectueux »*.

Pour ce qui est des relations de substitution, nous remarquons,
en comparant les deux formules de fin de verset insistant sur le re-
pentir de Dieu en faveur de ses serviteurs repentants, que repentir
et pardon y sont les seuls éléments variables, et cela confirme le fait
que 'essence du repentir est le pardon :

Formule 1 : I/ est / Tout repentant / Trés-Miséricordieux.

Formule 2 : I/ est / Tout pardon / Trés-Miséricordieux.
Nous en arrivons a la bonne conclusion que le repentir de Dieu
en faveur de ses serviteurs consiste a leur pardonner leurs fautes et
que leur repentance a Lui consiste a lui demander pardon.

3. — Formules réunissant expressément repentance de
I’THomme avec le repentir de Dieu

1. - Quiconque se repent ... Dieu se repent en sa faveur. Dieu

est Tout pardon, Trés-Miséricordieux »

Le verset de la sourate La Table servie comporte plusieurs spé-
cificités : elle est d’abord une proposition conditionnelle réunissant
repentance de ’homme & Dieu (dans une subordonnée de cause) et

. Coran, sourate 11 : Houd, v. 3.
. Coran, sourate 11 : Houd, v. 52.
. Coran, sourate 11 : Houd, v. 61.
. Coran, sourate 11 : Houd, v. 90.

H W N A

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 74 @ 06/11/2016 19:32:30



repentir de Dieu en faveur de ’homme (dans une subordonnée de
conséquence). Ce repentir est confirmé a la fin du verset par une af-
firmation accentuée du pardon et de la miséricorde de Dieu (deu-
xiéme formule). L’autre spécificité du verset réside dans I'évocation
de I'injustice (commise par ’homme envers soi-méme) substituée a
la mauvaise action évoquée dans d’autres versets. La derniére spé-
cificité consiste dans la similitude de ce verset avec d’autres versets
susmentionnés de par la subordination de la réforme a la repen-
tance, comme si 'on pouvait définir cette repentance comme étant
une réforme : « Quiconque se repent, apres son injustice, et se ré-
forme, Dieu se repent en sa faveur. Dieu est, certes, Tout pardon,
Tres-Miséricordieux »".

2. - « Repentez-vous a votre Seigneur... Il s’est repenti en votre

faveur. Il est Tout repentant, Trés-Miséricordieux »

Quant au verset de la sourate La Vache, il est caractérisé par la
réunion de la repentance des Fils d’Israél (en forme impérative)
apres avoir adoré le veau, avec le repentir de Dieu en leur faveur (en
guise d’incitation a cette repentance, pour se terminer par la pre-
miere formule : Tout repentant, Tres-Miséricordieux :

« Quand Moise dit a son peuple: O mon peuple, vous avez
commis une injustice envers vous-mémes en adoptant le veau,
repentez-vous a votre Seigneur, tuez-vous, cela vaut mieux
pour vous auprés de votre créateur. Il s’est alors repenti en
votre faveur. Il est Tout repentant, Trés-Miséricordieux »2.

3. - « Dieu s’est repenti en leur faveur afin qu’ils se repentent »

Mais ce qui distingue les deux versets de la sourate Le Repentir,
notamment la fin du verset 118 c’est 'antériorité du repentir de
Dieu par rapport a la repentance des trois laissés en arriére. Ce par-
ticularisme intervient dans le contexte d’autres caractéristiques de
ces deux versets, a savoir la répétition trois fois du repentir de Dieu
(deux fois en faveur du Prophete, des Mouhéjirin-s et des Angar-s et
une fois en faveur des Trois laissés en arriere, et 'enchassement, a la
fin des deux versets, des deux formules susmentionnées : « Certes,

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 39.
2. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 54.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 75 @ 06/11/2016 19:32:30



Dieu s’est repenti en faveur du Prophete, des Mouhajirin-s et des
Angar-s qui I'ont suivi aux heures difficiles, aprés que les cceurs
d’une partie d’entre eux ont failli dévier. Il s’est repenti, Il est
tout indulgent, Tres-Miséricordieux. Et (Il s’est repenti) en fa-
veur des trois qui ont été laissés en arriére, au point que la terre,
aussi vaste qu’elle soit, s’est resserrée sur eux jusqu’a croire qu’ils
n’ont de refuge de Dieu que vers Dieu. Dieu s’est repenti en leur
faveur afin qu’ils se repentent. Il est le Tout repentant, le Treés-
Miséricordieux »".

4. - « Pardonnant le péché et Acceptant la repentance »

Le début de la sourate Pardonneur résume ce que confirment
en détails bon nombre de versets, a savoir le pardon par Dieu des
péchés de ses serviteurs et son acceptation de leur repentance : « Il
pardonne le péché et accepte la repentance »>.

5. - « Et Dieu veut se repentir en votre faveur »

Nous ne pouvons pas terminer cette rubrique de la fréquence
du repentir de Dieu sans souligner une autre manifestation de son
amour pour les repentants, a savoir sa volonté de se repentir en fa-
veur des croyants dont le verbe apparait deux fois dans la sourate
Les Femmes a la fin de 'annonce des dispositions du mariage et du
divorce. Notons combien Dieu se rapproche de ses serviteurs par
la répétition quatre fois du verbe vouloir ayant pour complément
d’objet direct I'explication, la guidance, I'allégement en faveur des
croyants, une fois pour chacun des compléments, alors que le re-
pentir est intervenu deux fois comme complément objet direct de
ce verbe : « Dieu veut vous expliciter (ses exigences) et vous guider
aux lois de ceux qui étaient avant vous, et se repentir en votre fa-
veur, Dieu est omniscient, sage. Et Dieu veut se repentir en votre
faveur, alors que ceux qui suivent les passions veulent vous faire
dévier d’une grande déviance. Dieu veut alléger vos difficultés, car
’homme est créé faible »>.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 117-118.
2. Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 3.
3. Coran, sourate 5 : Les Femmes, v. 26-28.

76

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 76 @ 06/11/2016 19:32:30



E. - Le Tout-Repentant et les repentants

Notons parmi les particularités du repentir dans le Coran, I'assi-
gnation exclusivement a Dieu du nom d’agent (singulier) : tawwab
(le Tout repentant) du verbe repentir onze fois dans le Coran dans
ce que nous avons précédemment appelé la premiére formule
de son repentir en faveur des hommes. Il est 'un des attributs les
plus beaux de Dieu. Quant a son pluriel, tawwabin (les tres repen-
tants), il n’apparait qu'une seule fois assigné aux serviteurs de Dieu
qui croient en lui et qu’Il aime parce qu’ils se repentent souvent :
« venez a elles par ou Dieu vous I’a ordonné. Dieu aime les tres re-
pentants et les purificateurs d’eux-mémes »".

Le pluriel tawwaboun (trés repentants) apparait dans un Hadith
célebre du Prophéte qui sublime la repentance et la lie aux péchés :
« Tous les fils d’Adam sont souvent pécheurs. Ceux qui se repentent
souvent parmi ces derniers sont les meilleurs ».

F. - Repentants et repentantes

Quant au pluriel régulier masculin td’ibodin et féminin td’ibat,
ils apparaissent une seule fois chacun, dans un contexte d’hom-
mage rendu aux croyants et aux croyantes dressant deux listes re-
lativement longues de leur vertus louables. En effet, les repentants
sont placés en téte de la liste des vertus dont jouissent les croyants :
« (Ceux) qui se repentent (a Lui), qui (I’)adorent, qui célébrent (s)a
louange, qui parcourent (son chemin), qui s’inclinent, qui se pros-
ternent (a Lui), qui prescrivent le convenable, qui proscrivent le
blamable et qui respectent les limites de Dieu ; annonce la bonne
nouvelle aux croyants »*, alors que les repentantes sont venues en
quatriéme place sur une liste de huit vertus dont jouissent les meil-
leures femmes : « Peut-étre Dieu lui donnera-t-il en échange, s’il
vous répudie, des femmes meilleures que vous, qui s’en-remettent
(a Dieu), croyantes, dévotes, repentantes, adoratrices, parcourant
(son chemin), déja mariées et vierges »3.

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Coran, sourate 2, La Vache, v. 222.
2. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 112.
3. Coran, sourate 66 : La Prohibition, v. 5.

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 77 @ 06/11/2016 19:32:31



G. - Autres conditions de I'acceptation
de la repentance

Ces vertus des repentants nous rappellent les conditions de I'ac-
ceptation de la repentance dont nous avons précédemment signa-
1é la présence dans certains versets et nous en signalons la présence
dans des versets des sourates Le Divorce et La Différenciation :

1. — « Repentez-vous a Dieu d’une repentance loyale »

Al-Qurtubi a recensé vingt-trois conditions pour I'acceptation
de la repentance, notamment la force qu’elle doit constituer d’obli-
ger le repentant a revenir sincérement a Dieu. Le Coran qualifie de
loyale une telle repentance dont I'acceptation est confirmée par I'ef-
facement des fautes du repentant et son entrée dans le Paradis:
« Vous qui croyez, repentez-vous a Dieu d’une repentance loyale,
peut-étre votre Seigneur vous effacera-t-Il vos mauvaises actions
et vous fera-t-Il entrer dans des jardins sous lesquels coulent des
rivieres »".

2. — « Certes, il se repent a Dieu d’une vraie repentance »

Nous avons déja constaté le lien qui existe entre repentance et
bonne action dans des versets précédemment étudiés. Nous al-
lons constater a nouveau ce lien dans deux versets de la sourate La
Diftérenciation. En effet, le verset 70 se distingue des autres versets
par le changement des mauvaises actions en bonnes actions. Quant
au verset 71, il se distingue également d’abord par la répétition
deux fois de la repentance de ’homme dans les deux propositions
(celle de cause et celle de conséquence) d’'une expression condition-
nelle ; puis par la confirmation de la sincérité de cette repentance
via I'introduction, a c6té du verbe repentir, de son nom d’action.
Notons, enfin, un troisiéme élément de confirmation de la véraci-
té de la repentance qui consiste a fixer la direction de cette dernieére,
a savoir Dieu ; autant de données textuelles prouvant I'acceptation
par Dieu de la repentance de celui qui se repent de cette maniere :
« Exception faite pour ceux qui se repentent, croient et font bonne
action ; ceux-la, Dieu changera leurs mauvaises actions en bonnes

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 66 : La Prohibition, v. 8.

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 78 @ 06/11/2016 19:32:31



actions. Dieu est Tout pardon, Tres-Miséricordieux. Quiconque
se repent et fait bonne action se repent a Dieu d’une vraie repen-
tance »".

H. - Repentir de Dieu en faveur de ceux qui se sont
repentis a Lui parmi les propheétes

Le Coran nous relate les récits de bon nombre de repentants a
Dieu en faveur de qui Dieu se repent, notamment ses prophetes qui
restent pour nous un bon exemple en matiére de repentance.

Désobéissant a I'ordre que son Seigneur lui adressa de ne pas
manger de I'arbre, Adam fut le premier en faveur de qui Dieu s’est
repenti. Le Coran nous relate sa repentance accompagnée de la
premiére formule, aprés avoir regu des paroles de son Seigneur :
« Adam regut des paroles de son Seigneur, et celui-ci s’est repen-
ti en sa faveur. Il est le Tout repentant, le Trés-Miséricordieux »>.
Cette réception signifie 'accomplissement des prescriptions qu’elles
comportent, comme le laisse comprendre son élection, le repentir
en sa faveur et sa guidance : « Puis son Seigneur I’élit, se repentit en
sa faveur et le guida »3.

Ce repentir de Dieu intervient aprés I'aveu d’Adam et de sa
femme d’avoir commis de I'injustice, immédiatement suivi d’une
imploration du pardon, pour lui et pour sa femme Eve. Ce fut la
premiere repentance prenant la forme d’une imploration du par-
don : « Seigneur, nous avons été injustes envers nous-mémes. Si
Tu ne nous pardonnes pas, si Tu ne nous fais pas miséricorde,
nous serons parmi les perdants »*.

Noé, quant a lui, suivit 'exemple de son Pére Adam en implo-
rant le pardon de Dieu pour avoir demandé ce qu’il ne savait pas :
« Seigneur, garde-moi de Te demander ce que je ne sais pas. Si Tu
ne me pardonnes pas et ne me fais pas miséricorde, je serai parmi
les perdants »*.

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 70-71.
Coran, sourate 2 : La Vache, v. 37.
Coran, sourate 20: Taha, v. 122.
Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 23.
Coran, sourate 11 : Houd, v. 47.

vipwN R

7o}

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 79 @ 06/11/2016 19:32:31 ‘



Aprés Noé, c’est Jonas qui emprunta le chemin de la repen-
tance parce qu’il n’avait pas fait preuve de patience face a l'incré-
dulité de son peuple. Il s’est jeté dans la barque pour étre avalé par
la baleine. Il appela dans les ténébres du ventre de 'animal en se re-
pentant d’une repentance sous forme de confession, avouant avoir
été injuste envers lui-méme : « Il nous implora dans les ténébres
et dit : nulle divinité en dehors de toi. Gloire a Toi, J’ai été parmi
les injustes »™. Sa repentance fut admise parce que Dieu dit aprés :
« Nous 'exaucdmes et le sauvimes de Paffliction. Ainsi sauvons-
Nous les croyants »>.

Moise vint apres Jonas pour demander & Dieu une chose qui,
comme celle de Noé, ne devrait pas étre satisfaite dans la vie d’ici-
bas, a savoir regarder Dieu. Lorsqu’il constata ce qui arrivait a la
montagne, il se repentit avec les mémes propos de Jonas, mais en
utilisant le verbe de la repentance :

« Seigneur, donne-moi la possibilité de te regarder. Tu ne
me verras point, répondit le Seigneur, mais regarde vers la
montagne. Si elle tient en place, tu me verras. Mais quand
son Seigneur se manifesta a la montagne, Il la réduisit en
poussiére et Moise tomba foudroyé. Quand il revint a lui, il
s’écria : gloire a Toi, je me repens a Toi, et je suis le premier
des croyants »>.

Tel était le comportement des prophetes et messagers - la paix
soit sur eux — que le Coran a décrit. Ils resteront un parfait exemple,
une bonne direction et un modele & imiter par les repentants en tout
temps et en tout lieu.

CINQUIEME CONSTANTE CORANIQUE
« [Dieu] aime les purificateurs
d’eux-mémes ».
« Dieu aime les purificateurs d’eux-mémes »

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

Dieu annonce son amour pour les purificateurs d’eux-mémes
deux fois dans le Coran, la premiére fois a la sourate La Vache dans

1. Coran, sourate 21 : Les Prophétes, v. 87.
2. Coran, sourate 21 : Les Prophetes, v. 88.
3. Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 143.

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 80 @ 06/11/2016 19:32:31



le contexte d’'une explication des dispositions relatives a la rela-
tion entre hommes et femmes en cas de menstruation : « Ils t’in-
terrogent sur la menstruation, dis: elle est un mal, tenez-vous a
Pécart des femmes durant la menstruation et ne vous en appro-
chez point avant qu’elles ne soient pures. Quand elles se seront
purifiées, venez a elles par ou Dieu vous I’a ordonné. Dieu aime les
tres repentants et les purificateurs d’eux-mémes »". La deuxiéme se
trouve a la sourate Le Repentir, dans laquelle la construction par les
hypocrites de la mosquée de Nuisance est dénoncée : « Ne te tiens
pas en cette mosquée. Une mosquée fondée sur la piété, dés le pre-
mier jour, est, certes, plus digne que tu t’y tiennes. La se trouvent
des hommes qui aiment a se purifier. Dieu aime les purificateurs
d’eux-mémes »>.

Ce qui attire I'attention dans le verset de la sourate La Vache,
c’est ce lien qui existe entre 'amour pour les trés repentants et
I'amour pour les purificateurs d’Eux-mémes. La corrélation qui
existe entre les deux amours réside dans le fait que la repentance, en
tant que telle, est un processus de purification consistant a revenir
a Dieu et a réformer son action (apres malfaisance et injustice). Elle
est également une purification par I'imploration du pardon de Dieu
jusqu’a I'obtention de cela.

Ce qui retient notre attention dans le verset de la sourate Le
Repentir, c’est la dignité qu’a une mosquée fondée sur la piété dans
laquelle se retrouvent des hommes qui aiment a se purifier méritant
ainsi I’éloge de Dieu, voire son amour.

Ce qui attire notre attention dans les deux versets, c’est 'appari-
tion deux fois du verbe aimer. Dans le verset de la sourate la Vache,
Dieu est le sujet des deux verbes en signe de consécration des ver-
tus de la repentance et de la purification. Dans le verset de la sourate
Le Repentir, les hommes constituent le sujet du premier verbe alors
que Dieu est le sujet du deuxiéme verbe. Cette apparition fait appa-
raitre une corrélation entre I'amour des hommes pour la purifica-
tion et 'amour de Dieu pour leur action dans ce sens.

Le radical tahoura (devenir pur) a comme étymon la pureté et la
disparition des impuretés, comme I'explique Ibn Fariss dans son al-
Maga-is : « Les T, H et R constitue un étymon signifiant la pureté et

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Coran, sourate 2, La Vache, v. 222.
2. Coran, sourate 9, Le Repentir, v. 18.

Q

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 81 @ 06/11/2016 19:32:31 ‘



la disparition des impuretés. At-touhr (la pureté) est le contraire du
danas (limpureté). At-tatahhour (la purification) dénote une vo-
lonté d’éviter tout blame (ou reproche), tout ce qui est mal vu »".
At-tatahhour (la purification) est une forme pronominale signifiant
que le sujet du verbe dirige I'action sur lui-méme et non autrui.

La pureté, selon les juristes (musulmans) a deux connotations :
celle d’une pureté extérieure (physique) et celle d’'une pureté inté-
rieure (morale). La pureté extérieure comprend la propreté de I'ha-
bit, du corps et 'élimination des impuretés. La pureté de 'intérieur
est celle du cceur : absence des mauvaises pensées, celle de 'ame :
absence de la volonté de faire le mal, et celle des membres (du
corps) : ne pas commettre de péchés. La pureté du cceur est la pu-
reté requise. Une femme a dit vrai lorsque Salman al-Farissi lui de-
manda de lui indiquer un lieu propre ou il peut faire sa priere, elle
répondit : « Purifie ton coeur puis prie oll tu voudras ».

La pureté du cceur, au sens de la purification, est visée dans la
plupart des occurrences de ce mot dans le Coran : 14 sur 28 occur-
rences du verbe, tous ses dérivés compris.

Notons, parmi les caractéristiques du verset de la sourate La
Vache, sa mention de la pureté physique deux fois dans les phrases :
« Avant qu’elles ne soient pures » et « Quand elles se seront puri-
fiées », puis la mention de la pureté morale par 'amour de Dieu
pour les purificateurs d’eux-mémes, apparue a la fin du verset apres
I'amour de Dieu pour les trés repentants et ce, dans un contexte de
prévalence du deuxieme degré de pureté : « ne vous en approchez
point avant qu’elles ne soient pures. Quand elles se seront puri-
fiées... Dieu aime les trés repentants et les purificateurs d’eux-
meémes »>.

Ainsi sont réunis dans ce verset deux degrés de pureté, une pu-
reté acquise, parce qu’elle est le fait de 'THomme, comme 'indique
la phrase: « Quand elles se seront purifiées » et une pureté natu-
relle que Dieu a imposée aux femmes, filles d’Eve, comme loi natu-
relle : « avant qu’elles ne soient pures ». La purification, au sens de
la propreté, est une obligation apres la fin de la menstruation, sinon
Dieu aurait choisi la pureté a la place de la purification dans les deux
phrases. L'objectif est de faire en sorte que '’homme soit parmi ceux

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Magqa-is al-lougha, t. 3, p. 334.
2. Coran, sourate 2, La Vache, v. 222.

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 82 @ 06/11/2016 19:32:31



a qui Dieu annonce expressément qu’ll les aime : « Dieu aime les
tres repentants et les purificateurs d’eux-mémes »".

Notons également, parmi les caractéristiques du verset de la sou-
rate Le Repentir, cette fonction de complément d’objet des verbes
aiment et aime qu occupent le verbe de la purification a se purifier
et le nom d’agent du verbe de la purification : purificateurs. Cette
fonction d’objet a facilité 'émergence d’'une belle comparaison
entre 'amour des hommes (un pluriel) pour la pureté (une vertu
singuliére), et 'amour d’'un Dieu unique (un singulier) pour des
vertueux : les purificateurs (un pluriel) :

Hommes qui aiment a se purifier>. Dieu aime les purificateurs.

Il y a quand méme une astuce phonologique faisant apparaitre
une légere différence de prononciation entre mouttahhirin
(purificateurs) du verset de la sourate Le Repentir et moutatahhirin
(purificateurs) du verset de la sourate La Vache. Cette gémination
du ¢ normal et du ¢t emphatique (avec la suppression du premier a
ne change en rien le sens de ce nom d’agent, mais elle contribue
a mieux recevoir, voire savourer I'amour de Dieu pour ceux qui
aiment a se purifier :

Moutatahhirin ... Mouttahhirin

Le verset de la sourate La Table servie, quant a lui, s’est égale-
ment caractérisé par 'apparition deux fois du verbe de purification
avec les deux connotations de la pureté. Ainsi I'élimination de I'im-
pureté contient-elle I'élément d’une purification physique. Quant a
la purification morale, elle consiste en quatre éléments: Dieu nie
vouloir nous géner (1) et Il confirme Sa volonté de purification (2),
et de parachevement du bienfait (3), Il espére la reconnaissance par
les croyants de ce bienfait (4) : « Vous qui croyez, quand vous vous
disposez a la priére, lavez-vous le visage et les mains jusqu’aux
coudes. Passez la main sur la téte et sur les pieds jusqu’aux che-
villes. Si vous étes en état d’impureté, purifiez-vous. Si vous étes
malades ou en voyage, ou si 'un de vous vient du lieu d’aisance,
ou que vous ayez touché vos femmes et que vous ne trouviez pas
d’eau, recourez a de la terre saine, passez-vous-en sur le visage et

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Coran, sourate 2, La Vache, v. 222.
2. On peut transformer l'infinitif se purifieren un nom d‘action la purification : Qui aiment
a se purifier... qui aiment la purification, cela étant facilement faisable en arabe.

Q

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 83 @ 06/11/2016 19:32:31 ‘



sur les mains. Dieu ne veut vous imposer nulle géne, mais veut
vous purifier et parachever son bienfait envers vous. Peut-étre se-
rez-vous reconnaissants »".

Le verset des Butins met en évidence la volonté de Dieu de pu-
rifier physiquement les croyants par la pluie (qui les lave de I'im-
pureté), encore qu’elle ait assuré une autre purification, morale :
« Lorsqu’ll vous a couvert d’'un léger sommeil, en sécurité venue
de Lui et a fait descendre sur vous de I’eau du ciel pour vous en pu-
rifier, chasser loin de vous la souillure de Satan, fortifier vos coeurs
et affermir vos pas »>.

Le verbe de purification apparait deux fois au sujet de la Maison
de Dieu (al-Ka’ba) dans un contexte d’élimination, matérielle et
morale, des symboles du polythéisme qui s’y trouvaient et ce, pour
permettre un culte entierement voué a Dieu :

« Et nous confidimes a Abraham et a Ismaél (ceci) : purifiez ma
Maison pour ceux qui font les tournées rituelles, ceux qui ob-
servent une retraite pieuse et ceux qui s’inclinent et se pros-
ternent »3.

« Lorsque Nous établimes, pour Abraham, emplacement de
la Maison : ne m’associe rien, purifie ma Maison pour ceux
qui font les tournées rituelles, ceux qui, debout, font la priere
et ceux qui s’inclinent et se prosternent »*.
Ce verbe est encore apparu trois fois dans un contexte de purifi-
cation morale :
1. Au sujet de Jésus dans un contexte de rappel et d’élévation :
« O Jésus, je vais te rappeler, t'élever vers Moi et te purifier
des mécréants »°.

2. Au sujet de Marie dans un contexte d’élection : « Lorsque les
anges dirent a Marie : O Marie, Dieu t’a choisie et t’a puri-
fiée et t’a élue sur les femmes du monde »°.

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 6.
. Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 11.
Coran, sourate 2 : La Vache, v. 125.
Coran, sourate 22 : Le Pelerinage, v. 26.
. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 55.
. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 42.

oV h wWwN =

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 84 @ 06/11/2016 19:32:31



3. Ausujet de la famille du Prophete dans un contexte d’instruc-
tion : « Dieu ne veut qu’écarter de vous la souillure, O gens
de la Maison, et vous purifier d’une vraie purification »".

Pour souligner une des bizarreries du peuple corrompu de Loth,
le Coran nous rapporte, a la fin de deux versets presque identiques
en forme et en contenu, la colére de ce peuple a I'encontre de la fa-
mille de Loth allant jusqu'a réclamer son expulsion de leur cité,
ayant pour chef d’accusation la purification de cette famille: « La
seule réponse de son peuple était de dire : expulsez-les de votre
cité, ce sont des gens qui se purifient »* ; « La seule réponse de son
peuple était de dire : expulsez la famille de Loth de votre cité, ce
sont des gens qui se purifient »3.

Sans quitter le récit de Loth avec son peuple, nous signalons I'ap-
parition, quatre fois, du comparatif at-har (plus pur) d’abord dans
loffre faite par le Prophete Loth a son peuple de se marier avec ses
filles au lieu d’agresser les émissaires de Dieu: « O mon peuple,
voici mes filles : elles sont plus pures pour vous. Soyez pieux en-
vers Dieu. Ne me déshonorez pas en mes hotes. N’y a-t-il pas,
parmi vous, un homme raisonnable ? »4.

A. - Purification des corurs

Ayant pour complément d’objet direct les coeurs, le verbe puri-
fier apparait une fois dénotant une pureté intérieure : « tu ne pour-
ras rien pour celui que Dieu veut tenter, ce sont-la ceux dont Dieu
n’a pas voulu purifier les ceeurs »*.

Nous poursuivons les acceptions du comparatif at-har en remar-
quant qu’il est intervenu dans la sourate Les Coalisés dénotant une
pureté intérieure d’'une signification tres proche de celle du verbe
purifier dans le verset ci-dessus de la sourate La Table servie et ce,
parce qu’elle est assignée aux coeurs : « Et si vous leur demandez un

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 33.
Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 82.
Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 56.
Coran, sourate 11 : Houd, v. 78.
Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 41.

vipwN R

o5

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 85 @ 06/11/2016 19:32:31 ‘



objet, faites-le derriére un voile, ceci est plus purifiant pour vos
coeurs et pour leurs coeurs »".

B. - Purification et témoignage d’honorabilité

La purification atta-t-hir apparait deux fois dans le Coran en
contiguité avec l'attestation d’honorabilité tazkiya, bien que celle-
ci soit différente phonétiquement de la premiére. Ce voisinage s’ex-
plique par l'affinité de la signification des deux mots. Il y a d’abord
cette contiguité entre le verbe tahhara (purifier épurer) et le verbe
zakkd (purifier épurer) dans un contexte d’appel a 'obtention de
la pureté par l'incitation a de 'aumone légale : « Préleve sur leurs
biens une aumone par laquelle tu les purifieras et tu les épure-
ras »*. Ensuite, il y a ce voisinage entre les deux comparatifs azkd
(honorant) et at-har (purifiant) dans un appel aux croyants a ne
pas mettre leur femmes en difficulté : « Lorsque vous répudiez les
femmes... ne les mettez pas en difficulté... Ceci est plus purifiant
et plus honorant pour vous »>.

C. - Des femmes purifiées et des feuilles purifiées

Le participe passé féminin purifiées apparait trois fois dans le
Coran au sujet des épouses des gens du paradis mentionnant I'im-
possibilité pour elle d’étre atteintes d’impureté physique : « Et ils y
ont des femmes purifiées »* ; « et des femmes purifiées »*; « Ils y
ont des femmes purifiées »°.

Ce méme participe apparait deux fois pour qualifier les écritures
de Dieu: « Un Envoyé de Dieu récitant des feuilles purifiées »”.
« Dans des feuilles vénérées, sublimes, purifiées »%.

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 53.

2. Coran, sourate 9: Le Repentir, v. 103. Nous avons adopté cette traduction de Jacques
Berque qui nous parait plus proche de I'esprit du verset sublimant la pureté que la
traduction de Blachére : épurer.

. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 232.

Coran, sourate 2 : La Vache, v. 25.

Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 15.

Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 57.

Coran, sourate 98 : La Preuve, v. 2.

. Coran, sourate 80 : Le Renfrogné, v. 13-14.

PN OV Ew

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 86 @ 06/11/2016 19:32:31



Ce participe apparait enfin une seule fois au masculin pluriel
au sujet des anges qui sont les seuls a pouvoir toucher le Tableau
Gardé : « Il ne saurait étre touché que par les purifiés »".

SIXIEME CONSTANTE CORANIQUE
Dieu aime les s’en-remettants2 a Lui

L’amour de Dieu pour les s’en-remettants a Lui apparait une
seule fois dans le verset 159 de la sourate La Famille de ‘Imran :
« Cest par miséricorde de Dieu que tu t’es montré accommodant
a leur égard. Si tu étais rude, d’un cceur dur, ils se seraient dis-
persés loin de toi. Efface leurs fautes et demande pour eux le par-
don, consulte-les sur les affaires. Mais quand tu te résous (a faire
quelque chose), remets-t-en a Dieu. Dieu aime les s’en-remettants
a Lui »3.

Ce verset est intervenu, ainsi que plusieurs autres versets de cette
partie de la sourate La famille de ‘Tmréan, dans un contexte de trai-
tement des effets négatifs de la bataille d’Ouhod, notamment la
critique des hypocrites de I'idée-méme du jihdd sur le chemin de
Dieu. Le verset se caractérise par une série d’'injonctions adressées
au Prophéte d’étre accommodant (et non dur) a I'égard de ces hy-
pocrites, d’effacer leurs fautes, de leur demander le pardon, de les
consulter, pour se terminer par une corrélation notable entre réso-
lution et remise a Dieu, dans une proposition conditionnelle qui fait
de la résolution une cause de la remise et de la remise une consé-
quence de la résolution. Si 'apparition de 'ordre d’étre strict/sé-
vere se fait aprés 'ordre d’étre souple/tolérant a surpris bon nombre
d’exégetes, les occurrences de la remise a Dieu vont dans ce sens
de corrélation entre action (et non attentisme) et remise a Dieu.
L’amour de Dieu pour ceux qui s’en remettent a Lui réside dans
cette corrélation.

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Coran, sourate 56 : L'Evénement, v. 79.

2. Cette construction bizarre d’'un adjectif composé est dictée par I'importance dans
le Coran de la vertu de tawakkoul (remise a Dieu). Elle s’explique également par la
présence du participe présent moutawakkiloun a c6té de son verbe tawakkala dans
trois fins de versets presque identiques: « A Dieu doivent s'en remettre les s'en-
remettant ». Voici la traduction de Jacques Berque de I'une de ces trois fins de verset ol
il a d0 ajouter capable de pour éviter le voisinage de trois répétitions : « Je m’en remets
a Lui, et qu'a Lui s'en remettent ceux capables de s’en remettre a Lui ».

3. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 159.

Q

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 87 @ 06/11/2016 19:32:31 ‘



Le radical wakala (s'en remettre a) est un mot-clé coranique
qui apparait 69 fois sur la base de deux dérivés : I'attribut : wakil
(le répondant), présent 24 fois dans le Coran et le verbe : tawak-
kala (s’en remettre) présent 4o fois, y compris trois fois dans les-
quelles il apparait lié a son sujet : moutawakkiloun (les s’en-remet-
tants), sans oublier une quatrieme apparition de cet agent comme
complément d’objet du verbe aimer dans la fin de verset de la sou-
rate La Famille de ‘Tmran constituant I'intitulé de ce chapitre. Enfin,
le verbe woukkila (forme passive désignant I’Ange de la Mort) n’ap-
parait qu'une fois : « Dis : - ’Ange de la Mort, chargé de vous, vous
trépassera, puis a votre Seigneur vous retournerez »".

Ce qui attire 'attention dans les occurrences du verbe de la re-
mise a Dieu et de l'attribut (répondant), c’est le contexte d’appel a
I'unification de Dieu qui exige que le croyant prenne Dieu, et seule-
ment Dieu, comme répondant a qui il s’en remet dans toutes ses af-
faires. Cest ce sens par lequel Ibn Mandhour a débuté I'entrée wa-
kala (S’en remettre d) : « Wakala est un verbe dont dérive I'un des
attributs de Dieu wakil (répondant), c’est-a-dire celui qui se charge
d’assurer les biens des serviteurs. Cela veut dire dans la réalité celui
qui regle, seul, les affaires de celui dont il a la charge. Le s’en remet-
tant a Dieu est celui qui sait que Dieu se charge de ses biens et de ses
affaires. C’est pourquoi il s’en réféere a Lui seul et ne s’en remet point
a quelqu’un d’autre »*.

Ce sens coranique est le fil conducteur de toutes les acceptions de
la remise a Dieu. Il constitue une sublimation de son vieux sens chez
les Arabes transmis par Ibn Fariss dans son al-Magd-is: « W, K, L
sont les trois consonnes d’un étymon signifiant : compter sur autrui
dans ses affaires. Un homme faible s’appelle péjorativement (wakal)
et (la remise) vient de cette faiblesse. C’est lorsqu’il fait preuve d’in-
capacité dans ses affaires et qu’il s’appuie sur autrui pour les faire »*.

Nous tenterons dans cette recherche de mettre en évidence deux
aspects des acceptions de la remise a Dieu. Le premier est celui de
la similitude des formules insistant sur I'unicité de Dieu et du verbe
s’en remettre a Dieu. Le deuxieme est celui des relations qu’entre-

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 32 : La Prosternation, v. 11.
2. Lissdn al-‘Arab,t.11,p.734.
3. Maqé-is al-lougha, t. 6, p. 136.

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 88 @ 06/11/2016 19:32:32



tient la remise a Dieu avec la croyance, en particulier, et avec le re-
tour, le repentir, la suffisance, le culte et la piété, en général.

A. - Similitude des formules du Garant-Répondant
et de la remise a Dieu

Comme c’est le cas des occurrences des mots-clés dans le Coran,
ce qui attire dans les occurrences du répondant et de la remise, c’est
cette similitude de leurs formules apparaissant dans un contexte gé-
néral d’insistance sur l'unicité de Dieu incarnée par notre adora-
tion pour Lui et notre demande de son aide a Lui seul dans toutes
nos affaires, unicité dont la réalité est résumée par le verset de la
Liminaire : « Cest Toi que nous adorons et c’est a Toi que nous
demandons de I'aide »".

B. - Formules du Garant-Répondant

Nous constatons dans le contexte de l'exclusivité de la de-
mande d’aide a Dieu, l'insistance de bon nombre des versets du
« Répondant » sur le fait que Dieu est le Répondant de toute chose,
que sa « répondance » nous est tout a fait suffisante et qu’il est im-
possible de trouver un répondant autre que Lui, méme si c’était
I’Envoyé de Dieu. Passons en revue les formules les plus fréquentes
affirmant ce credo coranique :

1. — Formule : « Il est de toute chose le Garant-Répondant »

Elle apparait trois fois dans le Coran, dont deux pour affir-
mer que Dieu est seul notre Seigneur et qu’ll est Créateur de toute
chose : « Tel est Dieu, votre Seigneur. Il n’est de dieu que Lui, seul
Créateur de toute chose. Adorez-Le. Il est de toute chose répon-
dant »*. « Dieu est Créateur de toute chose. Il est de toute chose ré-
pondant »3.

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Coran, sourate 1 : La Liminaire, v. 5.
2. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 102.
3. Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 62.

Q

traite_amour_coran_francais_C6.indd 89 @ 06/11/2016 19:32:32 ‘



2. — Formule : « Dieu est Suffisant comme Garant-Répondant »

C’est la formule la plus fréquente, six fois, dont trois dans la sou-
rate Les Femmes, deux dans celle des Coalisés et une dans celle du
Voyage nocturne : « A Dieu appartient ce qu’il y a dans les cieux
et sur la terre. Suffisant soit Dieu comme Répondant »". « A Lui
appartient ce qu’il y a dans les cieux et sur la terre. Suffisant soit
Dieu comme Répondant »*. « Suffisant soit votre Seigneur comme
Répondant »3.

C. - Contiguité de la remise avec la suffisance

Ce sens de suffisance de la garance de Dieu s’est confirmé dans
un verset de la sourate La Famille de ‘Imran a travers la contigui-
té de la suffisance avec lattribut Répondant : « Cela n’a fait que les
confirmer dans la Foi. Ils dirent : Dieu nous suffise, meilleur soit-
il comme Répondant »*. La suffisance a également été en voisinage
avec la remise a Dieu dans deux versets : « s’ils se détournent, dis :
Dieu me suffise, il n’est de Dieu que Lui, a Lui, je m’en remets »>.
« Dieu me suffise, a Lui s’en remettent les s’en-remettants »°.

1. — Formule : « vous n’étes pas leur garant »

Insistant davantage sur l'exclusivité de la garance de Dieu, le
Coran a catégoriquement nié, dans sept versets, que 'Envoyé de
Dieu puisse étre répondant (garant) : « Tu aurais a te faire son ré-
pondant ? »”. « Et nous ne t’avons pas envoyé a eux comme répon-
dant »®. « Tu n’es pas leur répondant »°. « Je ne suis pas votre ré-
pondant »™°.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 132.

. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 171.

Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 65.

Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 173.

Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 129.

Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 38.

Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 43.

. Coran, sourate 27 : Le Voyage nocturne, v. 54.

. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 107 ; Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 41 ; Coran,
sourate 42 : La Consultation, v. 6.

10.Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 66 ; et Coran, sourate 10 : Jonas, v. 108.

VONOY A WN

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 90 @ 06/11/2016 19:32:32



C’est pourquoi il est normal de voir venir a cet effet un premier
ordre au Prophéte de prendre Dieu comme Répondant : « Prends-
le donc comme Répondant »* dans les premiéres révélations du
Coran. Ensuite, interviendra un rappel de cet ordre qui fut au fond
méme des recommandations de Dieu dans la Thora : « nous avons
donné le Livre a Moise et en avons fait une guidance pour les fils
d’Israél : ne prenez pas de Répondant en dehors de moi »2.

D. - Formules de la remise a Dieu tawakkoul
Ce qui attire notre attention dans les versets de la remise a Dieu,

c’est d’abord la haute fréquence de 'ordre adressé par Dieu a son
Prophéte de s’en remettre a Lui dans deux formules principales :

1. — Formules a I'impératif : « Remets-t-en a Dieu »

L’ordre de s’en remettre a Dieu dans un impératif a la 2*™ per-
sonne du singulier s’est adressé au Prophéte huit fois dans le Coran
dont trois fois en compagnie de la 1" formule de suffisance:
« Remets-t-en a Dieu, suffisant soit Dieu comme Répondant »3,
alors qu’il est intervenu, seul, cinq fois et nous citons trois:
« Remets-t-en a Dieu »“.

Quant a 'ordre adressé a I'impératif de la 2*™ personne du plu-
riel, il concerne les fils d’Israél ; ce qui confirme la constance des
recommandations de Dieu dans tous ses messages : « Moise dit : O
mon peuple, si vous croyez en Dieu, remettez-vous en a Dieu, si vous
étes remis® ». « A Dieu remettez-vous-en si vous étes croyants »°.

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

Coran, sourate 74 : Celui qui se couvre, v. 9.

Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 2.

Coran, sourate 5 : Les Femmes, v. 81 ; et Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 3 et 48.

Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 79 ; Coran, sourate 8: Les Butins, v. 61; et Coran,

sourate 26 : Les Poetes, v. 217.

5. C'est notre traduction du sens coranique du mot musulman, car islam vient de taslim
(remise a Dieu), nom d’action de sallam, forme verbale composée de quatre lettres,
trés proche de aslam dont Islam constitue le nom d’action. L'erreur de traduire I'lslam
comme venant de istis/dm (la soumission), forme verbale composée de six lettres, est
due a une confusion dont I'origine réside méme chez les anciens lexicographes arabes
rompus aux collections de toutes versions rapportées aupres de tout autochtone.

6. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 23.

PwHNR

Q

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 91 @ 06/11/2016 19:32:32 ‘



2. — Formules a I'impératif sous le mode du subjonctif

L’ordre de s’en remettre a Dieu apparait également neuf fois au
subjonctif de la troisiéme personne avec deux formules :

a) Formule : « Qu’a Dieu s’en remettent les croyants »

Cette expression apparait sept fois conjointement avec la
croyance souvent dominée par un contexte de confrontation avec
des peuples considérant comme mensongers les messagers et les
messages de Dieu : « Qu’a Dieu s’en remettent les croyants »".

b) Formule : « Qu’a Dieu s’en remettent les s’en-remettants »

Cette formulation apparait deux fois en contiguité avec 'annonce
par des envoyés de Dieu de leur remise a Dieu dans un contexte de
sublimation de la remise a Dieu : « A Dieu je m’en remets, et qu’a
Dieu s’en remettent les s’en-remettants »*. « Pourquoi ne pas nous
en remettre a Dieu... et qu’a Dieu s’en remettent les s’en-remet-
tants »3.

E. - Les Prophétes et les Proches de Dieu
s’en remettent a Lui

Cette annonce par les Prophetes et par les Proches de Dieu de
leur remise a Lui apparait dans plusieurs expressions dont la plus
fréquente est celle a la 1*¢ personne du singulier: «je m’en re-
mets » qui s’est répétée sept fois dont : « a Dieu je m’en remets »*,
par Noé, « Certes, je m’en remets a Dieu, mon Seigneur et votre
Seigneur »*, par Houd, « Dis : que Dieu me sulffise, il n’y a de dieu
que Lui, a Lui je m’en remets »°, par Muhammad.

Vient apres la formule a la 1% personne du pluriel : « nous nous
en remettons a Dieu » qui se répéte quatre fois dont : « a Dieu, nous

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 3: La Famille de ‘Imran, v. 122 et 160; Coran, sourate 14 : Abraham,
v. 11 ; Coran, sourate 58 : La Discussion, 10; Coran, sourate 64 : La Duperie générale,
v. 13 ; Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 11 ; et Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 51.

. Coran, sourate 12 : Joseph, v. 67.

Coran, sourate 14 : Abraham, v. 12.

Coran, sourate 10: Jonas, v. 71.

. Coran, sourate 11 : Houd, v. 56.

. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 129.

oV h wN

52

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 92 @ 06/11/2016 19:32:32



nous en remettons »" et « Ils dirent : a Dieu, nous nous en remet-
tons »2.

F. - Relations de la Remise avec d’autres vertus

Quant a 'annonce par Dieu de la Remise de ceux qui s’en re-
mettent a Dieu, nous les passerons en revue a travers ’hommage
rendu par Dieu aux vertus des s’en-remettants :

1. — Remise et croyance

Cette étroite relation entre Remise et croyance se confirme qua-
torze fois. Nous en avons déja cité des exemples, notamment la for-
mule « qu'a Dieu s’en remettent les croyants », laquelle se répéte
sept fois dans une allusion au fait que la Remise est 'une des vertus
des croyants.

La Remise a Dieu fait partie intégrante des qualités louables des
croyants, notamment dans le verset des Butins : « Les croyants sont,
certes, ceux dont les coeurs s’effarent au rappel de Dieu, ceux dont
la Foi augmente a la récitation de Ses signes et qui a leur Seigneur
s’en remettent »3, dans le verset de la sourate La Royauté : « dis : Il
est le Tout Miséricorde, nous croyons en Lui et a Lui nous nous
en remettons »4, dans le verset des Abeilles : « Il (Satan) n’a aucun
pouvoir sur les croyants qui a leur Seigneur s’en remettent »* et
dans le verset de la Consultation : « Et ce qui auprés de Dieu est
meilleur et perdurable pour ceux qui croient et qui a leur Seigneur
s’en remettent »°.

2. — Remise et patience

Nous avons déja souligné la relation entre la patience et la remise
a Dieu au chapitre de 'amour de Dieu pour les patients : « Qui ont
fait preuve de patience et a leur Seigneur s’en remettent »”.

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 89.

Coran, sourate 10: Jonas, v. 85.

Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 2.

Coran, sourate 67 : La Royauté, v. 29.

Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 99.

Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 36.

Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 42 ; et Coran, sourate 29 : L'Araignée, v. 59.

NowvpwnN-2

55

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 93 @ 06/11/2016 19:32:32 ‘



3. — Remise et repentir

Nous avons repéré une relation entre le fait de s’en remettre Dieu
et le repentir dans le verset : « Dis : Il est mon Seigneur, il n’y a de
Dieu que Lui, a Lui je m’en remets et a Lui ma Repentance »". Mais
nous avons déja repéré une relation entre Remise et Retour dans
trois versets, par la bouche de Chou’ayb dans le verset de Houd :
« Ma réussite ne tient qu’a Dieu, a Lui je m’en remets et a Lui je re-
tourne »?, et par la bouche de Muhammad dans le verset: « Cest
Dieu mon Seigneur, a Lui je m’en remets et a Lui je retourne »>.

Ce bref exposé nous montre clairement pourquoi Dieu aime les
s’en-remettants. Il montre également le lien qui existe entre remise
et action, qui est nécessairement la réalité d’'une vraie remise a Dieu,
car sans cette action, s’en remettre 3 Dieu ne saurait étre une remise
telle que 'ont démontrée les contextes dans lesquels elle apparait. La
réponse du Prophéte était ferme a la question du bédouin qui vou-
lait relacher sa chamelle et s’en remettre a Dieu, il lui dit : « attache-
la, puis remets-t-en a Dieu »*.

Cette perception a été réaffirmée dans un autre Hadith relaté par
I'imdm Ahmad dans son Mousnad rapportant Omar Ibn al-Khat-
tab qui dit : J’ai entendu ’Envoyé de Dieu dire : « Si vous vous en
remettez a Dieu d’'une vraie remise, Dieu vous rétribuera comme Il
rétribue les oiseaux qui partent le ventre creux, le matin et s’en re-
tournent le ventre plein, le soir ».

La Tradition rapporte qu’Omar Ibn al-Khattab rencontra des
gens du Yémen qui mendiaient au marché, il leur demanda:
«Qui étes-vous ? Ils répondirent: nous sommes des gens qui
s’en remettent a Dieu. Il répliqua : vous faites semblant d’en étre.
Quiconque s’en remet a Dieu séme d’abord le grain dans la terre
puis s’en remet a Dieu ».

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 30.
. Coran, sourate 11 : Houd, v. 88.
. Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 10.
. Hadith relaté par at-Tirmidhi.

H W N A

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 94 @ 06/11/2016 19:32:32



SEPTIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Dieu aime les équitables »

Dieu annonce expressément son amour pour les équitables a la
fin de trois versets du Coran dans trois contextes différents :

1] Celui du réglement des litiges entre adversaires, méme s’ils ai-
maient le mensonge et étaient vénaux, comme c’est le cas de
certain gens du Livre: « Tout oreilles pour le mensonge et
goinfres de la vénalité. S’ils viennent a toi, juge entre eux ou
détourne-toi d’eux. Si tu te détournes d’eux, ils ne te nui-
ront en rien. Si tu juges, alors, juge entre eux dans 'équité,
Dieu aime les équitables »".

2] Celui du bon traitement des paisibles gens du Livre, remar-
quons la relation entre I'équité et la bonté vraie : « Dieu ne
vous interdit pas, a I’égard de ceux qui ne vous combattent
pas pour cause de religion et ne vous évincent pas de vos
demeures, d’étre bons et équitables: Dieu aime les équi-
tables »2.

3] Celui de la réconciliation entre musulmans en conflit armé,
remarquons le rapprochement entre gist (I'équité) et ‘adl (la
justice), son équivalent en arabe et dans le Coran?: « Si deux
groupes de croyants se combattent, réconciliez-les. Si I'un
d’eux outrepasse (les limites) a ’encontre de l'autre, com-
battez celui qui outrepasse, jusqu’a ce qu’il s’incline devant
Pordre de Dieu ; §’il s’incline, réconciliez-les dans la justice :
soyez équitables, Dieu aime les équitables »*.

Le radical arabe qasata (faire justice), composé des trois
consonnes Q, S et T (emphatique), dont les dérivés: agsata et
son nom d’action : mougsitin apparaissent 27 fois dans le Coran,
contient deux sens opposés, selon le contexte, comme I’a précisé Ibn
Fariss dans son al-Maga-is: « Q, S et T (emphatique) constituent

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 42.

2. Coran, sourate 60 : L’Eprouvée, V. 8.

3. Il'y a une relation de substitution entre gist (équité) et ‘ad/ (justice) dans différents
contextes, ce qui fait de I'un I'équivalent de I'autre, pour ne pas parler de synonymie. Le
mot ad/intervient 20 fois dans le Coran.

4. Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 9.

52

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 95 @ 06/11/2016 19:32:32 ‘



un radical consonantique indiquant deux sens opposés : gist signifie
la justice et gast signifie I'injustice. Qistas signifie la balance »". Le
premier sens représente la quasi majorité des occurrences de I'équi-
té gist dans le Coran : 15 fois pour le nom d’action gist (équité), 3
fois pour la forme verbale agsatat (juger en équité), 3 fois pour son
nom d’agent mougsitin (équitables), complément d’objet du verbe
aimer, 2 fois pour le comparatif agsat (plus équitable), ce qui fait 25
occurrences pour 'équité, contre deux pour le nom d’agent gdasitin
dérivé de gast indiquant 'iniquité (I'injustice).

A. - Equité et justice

Nous avons ci-dessus remarqué un rapprochement entre 'équi-
té et la justice dans le verset de la sourate Les Appartements :
« Réconciliez-les dans la justice : soyez équitables, Dieu aime les
équitables »>.

Ce n’était pas le seul cas de proximité entre équité et justice, car
nous avons remarqué deux versets qui se ressemblent et dans leur
morphosyntaxe et dans leurs contextes, notamment de par I'incita-
tion des croyants a témoigner, pour Dieu et dans I'équité. Cela né-
cessite une justice qui, a son tour, ne saurait étre faite qu’en s’abste-
nant de suivre la passion dans le verset de la sourate Les Femmes :
«O vous qui croyez, tenez-vous dans I’équité en témoins pour
Dieu, fiit-ce contre vous-mémes, des parents ou des proches. Ne
suivez pas la passion de préférence a la justice »*. Il faut aussi
vaincre sa haine qui I'empéche de faire justice, selon le verset de la
sourate La Table servie ou nous remarquons une répétition deux
fois de 'ordonnance de la justice, une fois pour inhiber I'effet de la
haine sur la justice et une autre pour s’approcher de la piété: « O
vous qui croyez, tenez-vous droits pour Dieu en témoins de I’équi-
té. Que la rancceur ne vous empéche pas de faire justice, car faire
justice est plus proche de la piété »*.

Ainsi équité et justice se rencontrent-elles dans trois versets du
Coran. Mais ce qui attire encore I'attention dans cette relation, c’est

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Maqé-is al-lougha, t. 5, p. 85 et 86.
. Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 9.
. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 135.
. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 8.

H W N A

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 96 @ 06/11/2016 19:32:32



le changement de rdle opéré dans un contexte d’exposition des ver-
tus ordonnées par Dieu a ses Prophétes et a ses Proches :

B. - Ordonnance de I’'équité et de la justice

Equité et justice sont au fond des ordonnances et des recom-
mandations de Dieu :

Ordonnance de I’équité : « Dis, mon Seigneur ordonne I’équi-
té. Tournez votre visage vers Lui dans chaque lieu de priére. Priez-
le en lui vouant le culte »".

Ordonnance de la justice : « Dieu ordonne la justice, la bienfai-
sance et le don aux proches, et proscrit la turpitude, le blamable et
Iiniquité ».

La recommandation de I'équité et de la justice fait également
partie de l'action des élus de Dieu :

Ordonnance de I’équité : « Ceux qui dénient les signes de Dieu
et tuent, sans droit, les prophetes et ceux des humains qui or-
donnent I’équité, annonce-leur (la bonne nouvelle!) d’un tour-
ment douloureux »>.

Ordonnance de la justice : « Dieu donne comme exemple deux
hommes : 'un est muet, ne pouvant rien faire, entiéerement dépen-
dant de son maitre, ou qu’il envoie il ne peut rien rapporter de
bien, vaut-il alors autant de celui qui ordonne la justice tout en
étant sur un chemin droit ? »*.

C. - Gouvernement et jugement par I'équité
et la justice

Equité et justice sont a la base des jugements a rendre pour régler
les litiges entre les hommes :

Jugement avec équité : « Si tu juges, alors, juge entre eux dans
I'équité, Dieu aime les équitables »*.

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 29.
Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 90.
Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 21.
Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 76.
Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 42.

vipwN R

Q

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 97 @ 06/11/2016 19:32:32 ‘



Jugement avec justice : « Dieu vous ordonne de rendre les dé-
pots a leur ayants droit et, lorsque vous jugez entre les hommes, de
juger avec justice »".

A consulter al-Magd-is d’Ibn Fariss pour trouver une définition
du adl (justice), on découvre une ressemblance entre '’étymon de
I'équité gist et 'étymon de la justice adl : « Les trois consonnes : A’,
D et L, dont se compose le radical adala, forment deux étymons ho-
mophones a deux sens opposés : I'un signifie I'égalité (au sens de
I'équilibre) et 'autre dénote la déviation, (le contraire de la droi-
ture). Le premier sens signifie : juger avec égalité. On en désigne une
chose égale a une autre (c’est le sens propre). La justice est égale-
ment le contraire de I'iniquité (au sens figuré). L’autre sens est la dé-
viation : adala et inadala, c’est-a-dire : dévier ».

Pour en savoir plus sur les raisons de 'amour de Dieu pour les
équitables, poursuivons les occurrences de I'équité les plus impor-
tantes dans le Coran et remarquons notamment la fréquence d’une
relation entre le giydm (maintien de I'équilibre de toute chose) et
I'équité. Nous avons déja repéré cette relation dans le contexte d’'un
témoignage pour Dieu). Pour ce qui est du verset de la sourate La
Famille de ‘Imran, nous avons affaire a un témoignage a dimension
universelle, a savoir que Dieu tient tout avec équité, celle-ci étant un
de ses attributs :

« Dieu témoigne, ainsi que les Anges et ceux qui ont la science,
qu’il n’est de Dieu que Lui, maintenant tout avec équité, nul
autre dieu que Lui, le puissant, le sage »>.

Cette relation entre maintien et équité se confirme a travers 'ap-
parition de la balance comme complément d’objet du verbe poser
dans un contexte d’élévation du ciel qui fait de la pose de cette ba-
lance comme I'institution d’une valeur universelle chargée de toutes
les résonances du wazn (la pesée) en arabe, notamment celle de
s’abstenir de toute démesure : « Le ciel, Il I’a élevée et Il a posé la
balance. Ne transgressez pas la balance. Accomplissez la pesée
avec équité et ne rendez pas la balance perdante »*.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 58.
. Maqé-is al-lougha, t. 4, p. 246 et 247.
. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 18.
. Coran, sourate 55 : Le Tout-Miséricordieux, v. 7-9.

H W N A

Q

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 98 @ 06/11/2016 19:32:33



Apres la pose de la balance au ciel dans toutes ses dimensions
éthiques, vient la descente du Livre pour établir I'équité parmi les
hommes: « Nous avons envoyé nos prophétes avec des signes
clairs et nous avons fait descendre, avec eux, le Livre et la Balance,
afin que les hommes établissent 'équité »*, comme si la conjonc-
tion de la Balance au Livre formait 'essence de ces signes clairs que
Dieu envoya avec ses prophetes.

Notons d’ailleurs que I'équité fut a la base du message du pro-
phéte Chou‘ayb, comme le prouve son insistance cinq fois sur
I'équité de la balance : « O mon peuple, complétez mesure et poids,
avec équité. Ne lésez pas les gens dans leurs biens. Ne semez pas la
corruption sur terre »*. « Et complétez mesure et poids, avec équi-
té »2. Clest également lui qui utilise deux fois le terme de gistas (ba-
lance) dans sa prédication : « Complétez la mesure, quand vous
mesurez et pesez avec une balance droite (juste) »*. « Pesez avec
une balance droite »*.

C’est avec cette équité que sont posées les balances pesant les ac-
tions des hommes pour le Jour de la Résurrection : « Nous posons
des balances justes pour le Jour de la Résurrection et nulle Aame ne
subira d’injustice »°.

C’est avec cette équité que seront jugés les hommes ce jour-la.
Notons, dans les versets suivants, le voisinage de I'affirmation de
I'équité et de la négation de I'injustice : « Chaque nation a un en-
voyé et quand son prophete vient, ses (Hommes) seront jugés avec
équité. Ils ne subiront pas d’injustice »”. « Ils dissimuleront leur
regret quand ils verront le Tourment. Ils seront jugés avec équité
et ils ne subiront pas d’injustice »°.

Le deuxiéme sens (négatif) de I'équité est celui intervenant avec la
forme du nom d’agent (inique) dans la sourate Les Djinns : « Parmi
nous, il y a ceux qui s’en remettent (a Dieu) et parmi nous il y a les

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

Coran, sourate 57 : Le Fer, v. 25.

Coran, sourate 11 : Houd, v. 85.

Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, V. 152.
Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 35.
Coran, sourate 26 : Les Poetes, v. 182.

Coran, sourate 21 : Les Prophétes, v. 47.
Coran, sourate 10:Jonas, v. 47.

Coran, sourate 10:Jonas, V. 54.

PN o pwWwN2

Q

traite_amour_coran_francais_C6.indd 99 @ 06/11/2016 19:32:33 ‘



iniques. Les s’en remettants, quant a eux, cherchent la bonne gui-
dance. Quant aux iniques, ils servent de bois pour la Géhenne »".

Comme I'équité a deux sens opposés, dont 'un est négatif (le
2™ sens ci-dessus, inique), la justice a également un deuxieme sens
négatif qui consiste a prendre comme égal a Dieu d’autres dieux.
Ce sens négatif du verbe adala (prendre comme égal) apparait deux
fois dans le Coran, au début et dans les derniers versets de la sou-
rate Les Troupeaux : « Louange a Dieu qui créa les cieux et la terre
et fit les ténébres et la lumiere. Et pourtant les mécréants donnent
a leur Seigneur des égaux »*. « Et ne suis pas les caprices de ceux
qui démentent nos signes, qui ne croient pas au Jour dernier et qui
donnent a leur Seigneur des égaux »>.

La justice, c’est 'égalité. L’égalité peut étre juste, et peut étre in-
juste, et cela doit dépendre de la valeur/poids des deux choses que
I'on veut rendre égales. En effet, le mal n’appartient pas en soi aux
notions de justice ni d’égalité, mais par le fait de lier ou comparer
(rendre égales) des choses incomparables.

HUITIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Certes, Dieu aime ceux qui combattent
en rangs ordonnés sur son chemin »

Dieu annonce son amour pour ceux qui combattent pour sa
cause une seule fois dans le verset 4 de la sourate en Ligne : « Dieu
aime ceux qui combattent sur son chemin, en rangs (serrés), pa-
reils  un mur scellé de plomb »*.

Ce verset comporte certains particularismes. Notons d’abord
que cette annonce intervient au début du verset : Dieu aime et non
a sa fin, comme c’est le cas de I'annonce de son amour pour les
pieux, les bienfaisants, les patients, les repentants, les purificateurs
d’eux-mémes, les s’en-remettant a Lui, les équitables. Le deuxieme
particularisme de ce verset réside dans le fait que ces sept qualités
aimées par Dieu sont individuelles. Quant au combat pour la cause
de Dieu en rangs, il constitue une qualité collective. Ceci explique

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 72 : Les Djinns, v. 14 et 15.
. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, V. 1.
. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, V. 150.
. Coran, sourate 61:Le Rang, v. 4.

H W N A

100

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 100 @ 06/11/2016 19:32:33



I'émergence de 'unité des rangs dans un contexte de combat sur le
chemin de Dieu. Le troisiéme particularisme du verset réside dans
le fait que cet amour de Dieu pour les sept qualités susmentionnées
était inconditionnel, c’est-a-dire non lié a d’autres qualités, comme
si ’Thomme pouvait étre ou ne pas étre pieux, bel-agissant, patient,
repentant, purificateur de lui-méme, s’en-remettant ou équitable.
S’il jouissait de I'une de ces qualités, il obtiendrait 'amour de Dieu
sans la moindre condition. Dans le verset de la sourate le Rang, Dieu
n’aime pas les combattants en tant que tels, mais seulement ceux
qui combattent sur son chemin, d’un c6té, et ceux qui sont en rangs
serrés, de I'autre coté. C'est sur cet objectif général du « chemin de
Dieu » que sera axée notre recherche, dans laquelle nous tenterons
de relever tout ce qui soutient 'amour de Dieu pour ceux qui com-
battent sur son chemin.

Le verbe gdtala (combattre) vient du radical gatala (tuer), pré-
sent 94 fois, son nom d’action compris, avec deux occurrences pour
qattala (tuer beaucoup), deux autres pour igtatala (s’entretuer), et
64 occurrences pour gdtala (combattre), c’est-a-dire un ensemble
de 162 occurrences. Ce radical comporte un sens négatif chez les
anciens arabes, comme l'affirme Ibn Fariss dans son al-Magqa-is :
«Q, T et L est un étymon dénotant une humiliation et une mise a
mort. La gitla est la maniére avec laquelle on est tué »".

Le meurtre est une action blaimable dans toutes les lois de Dieu,
s’il est commis sans meurtre préalable d’'une autre 4me, comme
I'affirma Moise en dénongant le meurtre d'un adolescent par le
Serviteur de Dieu a qui Dieu accorda miséricorde et science éma-
nant de Lui: « Ils partirent jusqu’a ce qu’ils rencontrent un ado-
lescent ; il le tua. (Moise) dit : As-tu tué une ame innocente n’ayant
pas (tué une autre) ame. Tu as certes commis un acte blamable »>.

Dieu édicta également aux Fils d’Israél qu’un tel meurtre égale-
rait au meurtre de toute '’humanité : « Cest pourquoi nous édic-
tames, a 'intention des Fils d’Israél, que tuer une 4me non cou-
pable du meurtre d’une autre ame ou de corruption sur la terre,
C’est comme d’avoir tué tous les humains, et que faire vivre une
ame, c’est comme d’avoir fait vivre tous les humains »3.

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Magqa-is al-lougha, t. 5, p. 56.
2. Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 74.
3. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 32.

Q

traite_amour_coran_francais_C6.indd 101 @ 06/11/2016 19:32:33 ‘



Ce verset de la sourate La Table servie intervient apres le récit de
I’histoire des deux fils d’Adam dont I'un refusa de tuer son frére, en
dépit de sa certitude que son frere le tuera et ce, pour ne pas com-
mettre le crime de meurtre : « Relate-leur I'histoire des deux fils
d’Adam, en vérité, lorsqu’ils offrirent une oblation : acceptée de
la part de 'un d’eux, elle ne le fut pas de l'autre. Ce dernier dit:
je te tuerai, et le premier : Dieu n’acceptera rien que de la part des
pieux. Si tu portes la main sur moi pour me tuer, je ne porterai
pas la main sur toi pour te tuer, moi, je crains Dieu, Seigneur des
mondes »".

Les formules de proscription du meurtre sont multiples dans le
Coran, mais celle qui est la plus fréquente, trois fois en trois sou-
rates, est : « Ne tuez pas ’ame que Dieu a prohibée »>.

Les deux versets de la sourate Les Femmes sont les plus séveres
dans leur proscription du meurtre, le premier le considére comme
absolument inadmissible : « Il n’appartient point a un croyant de
tuer un croyant »3, tandis que le deuxieme (le suivant) est sévere
vis-a-vis de quelque péché que ce soit : « Quiconque tue un croyant,
volontairement, sa punition sera la Géhenne ou il restera éternel-
lement. Dieu I’a en grande colere, il le maudit et lui prépare un im-
mense chatiment »*.

Le Coran dénonce quatre fois le meurtre de leurs enfants par
certains anciens Arabes a cause de leur pauvreté, notamment dans
trois versets de la derniére partie de la sourate Les Troupeaux : « De
méme, leurs associés embellissent, pour beaucoup d’associateurs,
le meurtre de leurs enfants »*. « Perdants sont ceux qui tuent leurs
enfants, par sottise et sans la moindre science »°. « Ne tuez pas vos
enfants pour cause d’indigence »’. Puis dans la sourate Le Voyage
nocturne qui considere ce meurtre comme un grand péché: « Ne

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 27-28.

. Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 33 ; Coran, sourate 5 : Les Troupeaux, v. 151 ;
et Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 68.

. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 92.

Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 93.

Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 137.

. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, V. 140.

. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 151.

N oA

N oOwnh~wWwW

o]

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 102 @ 06/11/2016 19:32:33



tuez pas vos enfants pour cause d’indigence, leur meurtre est une
grande abomination »".

Le Coran a également dénoncé 'enterrement, vivantes, des filles
dans une de ses premieres sourates, en pleine expositions des scénes
effroyables du Jour de la résurrection : « Si I’enterrée vivante est in-
terrogée : pour quel péché elle fut été tuée »>.

C’était-la un exposé rapide du contenu de quelques versets pros-
crivant sévérement le meurtre d’'une 4me sans que celle-ci ait tué ou
semé la corruption sur la terre. Cet exposé est nécessaire au début
de cette recherche pour mettre en évidence la différence entre gatl
(faire mourir quelqu'un de mort violente) et gital, qui le dépasse de
loin, non seulement sur le plan étymologique (cette forme dénote
'action de deux ou de plusieurs adversaires), mais également sur le
plan sémantique (c’est-a-dire celui des objectifs généraux). En effet,
le combat pour la cause de Dieu vise, entre autres, a empécher le
meurtre commis par agression et injustice, et & empécher ce qui est
plus grave encore, a savoir, contraindre quelqu’un d’abjurer sa reli-
gion. C’est un objectif universel sur lequel nous tenterons de faire
la lumiére, pour mettre fin a des ambiguités de I'Histoire aggravées
par des interprétations malintentionnées et hors contexte, qu’elles
viennent de musulmans ou de non musulmans.

En effet, les débuts de la prédication musulmane connurent une
interdiction du recours a la violence : « N’as-tu pas vu ceux a qui
il fut dit: - retenez les mains (cessez le combat), accomplissez la
priére et versez 'aumone légale »3.

Ensuite, une autorisation fut donnée de combattre aux victimes
d’une injustice : « Autorisation est donnée a ceux qui combattent
pour avoir subi de I'injustice. Dieu est capable de les secourir »*.

Ensuite, le combat fut prescrit aux croyants, bien qu’ils 'aient
en aversion et ce, avant de savoir qu’il est pour leur bien : « Il vous
est prescrit de combattre, bien que vous ayez cela en aversion. Il
se peut que vous ayez de I'aversion pour une chose qui soit pour

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 31.
Coran, sourate 81 : L'Obscurcissement, v. 8-9.
Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 77.

Coran, sourate 22 : Le Pélerinage, v. 39.

PwNR

105

traite_amour_coran_francais_C6.indd 103 @ 06/11/2016 19:32:33 ‘



votre bien, et que vous aimiez une chose qui soit pour votre mal.
Dieu sait ce que vous ne savez pas »".

La premiere prescription du combat se limite seulement a ceux
qui combattent déja les musulmans. Elle fut accompagnée d’une in-
terdiction de 'agression et de 'annonce par Dieu qu’ll n’aime pas
les agresseurs, (comme nous le verrons dans la 3™ partie de cette
encyclopédie). Ce combat fut sur le chemin de Dieu: « combattez
sur le chemin de Dieu ceux qui vous combattent. N’agressez pas,
Dieu n’aime pas les agresseurs »>.

Un autre verset de la sourate La Vache montre bien que les in-
fideéles ne sont pas seulement les premiers a combattre les musul-
mans, mais qu’ils tiennent également a leur faire abjurer leur reli-
gion. Remarquons que ce verset intervient en réponse a aux interro-
gations de certains musulmans cachant leur répugnance au combat,
notamment au mois sacré. La réponse du Coran fut décisive deux
fois, montrant que le fait d’obliger les hommes a abjurer leur reli-
gion est plus grave que la mort que comporte le combat : « Ils t’in-
terrogent sur le mois sacré : le combat y serait-il autorisé ? Dis :
le combat y est grave, mais écarter du chemin de Dieu, renier
Dieu ainsi que la Mosquée sacrée et en expulser ses habitants est
plus grave encore pour Dieu. La persécution est plus grave que le
meurtre. Ils ne cesseront de vous combattre jusqu’a ce qu’ils vous
fassent abjurer votre religion, s’ils le peuvent »>.

Deux versets annoncent solennellement I'objectif du combat
chez les musulmans, a savoir empécher la persécution en matiere de
religion, et il n’y a pas d’agression dans un tel combat : « Combattez-
les jusqu’a ce qu’il n’y ait pas de persécution, et que la religion soit
seulement a Dieu. S’ils arrétent (leur combat), aucune agression
n’aura lieu, excepté celle a ’encontre des injustes »*.

« Combattez-les jusqu’a ce qu’il n’y ait pas de persécution, et
que la religion soit seulement a Dieu. S’ils arrétent (leur com-
bat), Dieu voit clairement ce qu’ils font »>.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 216.
. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 190.
. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 217.
. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 193.
. Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 39.

vi bW N

o

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 104 @ 06/11/2016 19:32:33



Le verset de la sourate Les Femmes met en évidence la différence
d’objectifs entre le combat des croyants et le combat des mécréants,
différence exprimée par la métaphore du chemin: « Ceux qui
croient combattent sur le chemin de Dieu et les mécréants com-
battent sur le chemin du diable, combattez les partisans de Satan,
la machination de Satan est faible »".

Dans les versets ci-dessus, le combat est accompagné de la mé-
taphore du « chemin de Dieu ». Ce rapprochement entre combat
et chemin de Dieu apparaitra également dans bon nombre de ver-
sets ci-dessous, comme C’est le cas pour le verset de la sourate Le
Repentir, qui comprend un hommage clair rendu a un tel combat,
évoqué dans le contexte d'un commerce (achat et vente) entre Dieu
et les croyants : « Dieu a acheté aux croyants leurs ames et leurs
biens en contrepartie du paradis, ils combattent sur le chemin de
Dieu. IIs tuent et sont tués. Promesse qu’ll a faite dans la Thora,
I’Evangile et le Coran »2.

Ce verset ci-dessus nous livre une définition pratique du combat,
a savoir la mort de mécréants et de croyants, alors que ’hommage
au combat se poursuit en précisant le fruit de son commerce : le pa-
radis, qui représente le bénéfice obtenu dans un tel commerce deve-
nu une promesse faite par Dieu, dans les trois livres sacrés, a ceux
qui ont combattu sur le chemin de Dieu parmi les adeptes des trois
religions.

Remarquons dans un verset de la sourate La Famille de ‘Imran
combien est grande la récompense que Dieu a réservée a ceux qui
combattent pour sa cause. Remarquons également I'évocation de
I’émigration, de I'expulsion, des torts subis et de la mort de croyants
qui accompagnent nécessairement un tel combat : « Leur Seigneur
les a exaucés : Je ne laisse point perdre ’action de quiconque parmi
vous y participe, homme et femme, les uns comme les autres. Ceux
donc qui ont émigré, qui ont été expulsés de leur habitat, qui ont
été molestés sur mon chemin, qui ont combattu et sont tués, je
leur effacerai leurs mauvaises actions et je les ferai entrer en des
jardins sous lesquels coulent des ruisseaux. Dieu a, aupres de Lui,
la belle rétribution »>.

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

1. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 76.
2. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 111.
3. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 195.

105

traite_amour_coran_francais_C6.indd 105 @ 06/11/2016 19:32:33 ‘



Les versets de combat les plus célébres sont ceux qui glorifient
le martyre en ordonnant de ne pas considérer celui qui est tué
sur le chemin de Dieu (pour la cause de Dieu) comme mort, mais
comme un vivant ayant sa récompense, méme si nous n’en avons
pas conscience : « Ne dites pas de ceux qui sont tués sur le chemin
de Dieu : ils sont morts. Au contraire, ils sont vivants, mais vous
n’en avez pas conscience »".

« Ne prends point ceux qui sont tués sur le chemin de Dieu
pour des morts. Au contraire, ils sont vivants chez leur
Seigneur, et ont leur rétribution »*.

Retournons a la sourate Le Rang, pour constater la confirmation
d’un bloc par quatre versets de sa fin (les versets 10-13) de ce qu’af-
firme le verset n° 4, a savoir 'amour de Dieu pour ceux qui com-
battent pour sa cause, mais avec la formule de jihdd sur le che-
min de Dieu, cette fois-ci. Ces versets incitent au jihdd sur le che-
min de Dieu avec un lexique propre au commerce, mais il ne s’agit
pas de n’importe quel commerce ici, mais d’'un commerce qui sauve
du douloureux chatiment divin. Une telle incitation nous rappelle
celle du verset n° 111 de la sourate Le Repentir utilisant un langage
d’achat et de vente d’'un genre spécial :

« O vous qui croyez, vous guiderai-je vers un négoce qui vous
sauvera d’'un tourment douloureux ? Vous croyez en Dieu et en son
Envoyé, vous faites jihdd sur le chemin de Dieu, de vos biens et de
vos ames. Ceci est pour votre bien, si vous saviez. Dieu vous par-
donnera alors vos péchés et vous fera entrer dans des Jardins sous
lesquels coulent des ruisseaux et dans des demeures agréables dans
les Jardins d’Eden. C’est 1a un succes grandiose. (Il vous accordera
aussi) une autre récompense que vous aimerez : un soutien venant
de Dieu et une victoire prochaine. Annonce la bonne nouvelle aux
croyants ! »3.

Remarquons le dénominateur commun du combat et du jihdd,
C’est « le chemin de Dieu », Cest-a-dire que c’est une lutte pour faire
valoir la parole de Dieu et non pour conquérir des pays et assujettir
des peuples. Ainsi, combat et jihdd sont-ils plutot chargés d’une si-

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 154.
2. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 169.
3. Coran, sourate 61:Le Rang, v. 10-13.

oo

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 106 @ 06/11/2016 19:32:33



gnification favorisant la vie et non la mort, grace a leur sublimation
des valeurs divines.

Apparaissant 51 fois dans le Coran, le verbe jdjada et son nom
d’action jihdd ont pour étymon le jouhd qui signifie la peine, comme
'affirme Ibn Fariss dans son al-Magqa-is : « A lorigine, le J, H et D
dénotent la peine. Ensuite, ils se chargent de significations proches
de cette origine »".

Ce sens de la peine apparait dans un verset de la sourate Le
Repentir fustigeant chez certains hypocrites riches la moquerie a
’égard de certains musulmans pauvres, mais qui font volontiers
Paumone : « Ceux qui dénigrent les croyants qui font bénévole-
ment des aumdnes, bien qu’ils trouvent a peine le nécessaire. Ils se
moquent d’eux. Dieu se moque (de ces moqueurs) ! IIs auront un
chatiment douloureux »>.

Le verbe jahada (au sens de forcer) apparait deux fois et dans
la méme expression pour évoquer une tentative de parents poly-
théistes de contraindre leur enfant a associer des divinités a Dieu :
« Si tes parents te forcent a m’associer ce dont tu n’as pas connais-
sance, ne leur obéis pas »>.

Ce qui attire l'attention dans la morphosyntaxe générale des
phrases traitant du combat pour la cause de Dieu, c’est la priorité
donnée au jihdd de biens a celui par des personnes. Cette priorité
renforce la présence, voire la dominance du sens de 'effort. Prenons
pour exemple le verset de la sourate Le Repentir ou sont corré-
lés l'ordre de mobilisation et 'ordre de jihdd de biens et d’ames:
« Mobilisez-vous, avec équipement léger et lourd et faites jihdd de
vos biens et de vos ames sur le chemin de Dieu. Ceci est pour votre
bien, si vous saviez »*.

Ce qui retient encore I'attention dans le jihdd sur le chemin de
Dieu, c’est une autre corrélation avec la croyance qui lui est, syn-
taxiquement, antérieure dans bon nombre de ses occurrences.
Remarquons dans les deux versets ci-dessous la proximité du
verbe faire le jihdd avec le verbe croire (et émigrer) dans le verset
des Butins, et avec les verbes du doute (a la forme négative) et de la

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

Maqa-is al-lougha, t. 1, p. 486.
Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 79.
Coran, sourate 29 : L'Araignée, v. 8 ; et Coran, sourate 31 : Lugman, v. 15.
Coran, sourate 11 : Le Repentir, v. 41.

PwNR

7]

traite_amour_coran_francais_C6.indd 107 @ 06/11/2016 19:32:33 ‘



croyance (a la forme affirmative) dans le verset des Appartements.
Notons également dans la fin des deux versets et au début de celui
des Butins, combien les moudjahidin sont considérés comme de
vrais croyants (dans le premier) et comme véridiques (dans le deu-
xiéme) :
« Ceux qui ont cru, émigré et fait jihdd sur le chemin de Dieu
et ceux qui ont donné refuge et secours, sont les croyants véri-
tables. Il leur revient pardon et généreuse rétribution »".

« Les croyants sont seulement ceux qui ont cru en Dieu et en
son Envoyé, bien mieux, ils ne doutent point et font jihdd de
leurs biens et de leurs ames sur le chemin de Dieu. Ceux-la
sont les véridiques »>.

Mieux encore, ils sont les gagnants puis ceux qui ont réussi dans

deux versets de la sourate Le Repentir :

« Ceux qui ont cru, émigré et fait jihdd sur le chemin de Dieu
de leurs biens et de leurs personnes auront un rang plus consi-
dérable aupres de Dieu. Ceux-la seront les gagnants »3.

« Mais PEnvoyé, et ceux qui ont cru avec lui, ont fait jihdd de
leurs biens et de leurs personnes. Ceux-la auront les biens et
ceux-la auront réussi »*.

Un rapprochement entre les noms d’agent du jihdd et de la pa-
tience est établi dans deux versets ol ces noms occupent la fonction
de complément d’objet du verbe savoir, ce qui met en évidence le
grand effort qu’exige le jihdd, comme C’est le cas pour la patience :
« Comptez-vous entrer dans le paradis alors que Dieu n’a pas en-
core su, parmi vous, quels sont ceux qui font jihdd ni encore su
lesquels parmi vous sont patients »>. « Nous vous éprouverons,
certes, pour savoir lesquels parmi vous font jihdd et savoir les-
quels sont patients »°.

Nous terminerons ce bref exposé des multiples aspects du jihad
par ce que le verset de la sourate La Différenciation appelle grand

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 74.
. Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 15.
Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 20.
Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 88.
. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 142.
. Coran, sourate 47 : Muhammad, v. 31.

oV h wWwN =

105

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 108 @ 06/11/2016 19:32:34



jihdd, a savoir rendre explicite les objectifs et les valeurs du Coran :
« N’obéis pas aux mécréants, et a 'aide du coran, combats-les dans
un grand jihdd »".
~ ') S
Revenons a présent, apres cette longue digression sur des ques-
tions annexes, au verset 4 de la sourate Le Rang, et remarquons qu’il
y a des qualités qui doivent impérativement se trouver chez les com-

battants, pour qu’ils méritent 'amour de Dieu, parmi lesquelles :

Premierement, ils combattent ceux qui les combattent, ils ne
prennent donc pas l'initiative du combat, ce ne sont pas eux qui
déclenchent les hostilités, car leur combat ne doit pas sortir des
limites de la légitime défense ; quant a la prétention que le combat
offensif, I'attaque préalable existe en Islam, nous ne pouvons y
souscrire en rien, car la religion musulmane, qui est la seule religion
que Dieu agrée pour et de la part de ses adorateurs, n’a été révélée
que par miséricorde envers les mondes, or personne n’a jamais
entendu dire que I'épée était un symbole de miséricorde.

Deuxiemement, ils sont loyaux et sincéres dans leur intention de
combattre pour la cause de Dieu, ils ne combattent donc pas pour
la gloire, ni par amour du butin, ni pour un quelconque profit dans
leur vie ici-bas ; leur seul souci est que la parole de Dieu concernant
la justice, la liberté et I'égalité soit prédominante et c’est ce que
signifie « combattre pour la cause de Dieu ».

Troisiemement, ils doivent présenter un front uni face a
I'ennemi, au tyran ou a I'oppresseur, que ce soit par leur corps, leur
argent ou leur cceur, ou par la complémentarité de leurs actes.

swie N3l anb xna)) (2) e UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P dUDI|

Quatriemement, ils doivent étre soudés comme les pierres ou
les blocs d’une muraille fortifiée, qui fait barrage a 'ennemi.

1. Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 52.

2. Pour plus de d’explications, voir notre livre en arabe : Le constant et le variable dans
la Sunna et la Sira, n° 5 : Le droit du jihdd dans les ouvrages sur le jihdd, dans Silsilat
al-gira’dt al-matlouba (Série des lecture souhaitée), 2010.

0]

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 109 @ 06/11/2016 19:32:34 ‘



Cinquiemement, ils ne laissent rien les séparer ni amener entre
eux la discorde et C’est la confirmation du terme utilisé par le Treés-
Haut « soudés ».

Il y a un verset dans la sourate La Vache qui rend le combat ré-
préhensible a cause de ce qu’il suppose de meurtres et versements
de sang.

« Le combat vous a été imposé alors qu’il est une abomination
pour vous ; mais, il se peut que vous détestiez quelque chose de bé-
néfique pour vous et que vous aimiez quelque chose qui vous est
nuisible. Cependant, Dieu seul sait et vous, vous ne savez pas »" ;
et plus loin, Dieu dit aussi : « Et préparez pour les combattre toute
la force dont vous disposez ainsi que des chevaux parqués (a cet
effet). Vous terroriserez ainsi '’ennemi de Dieu et le votre ainsi
que des ennemis dont vous ignorez l'identité et que Dieu seul
connait. Et tout ce que vous dépenserez pour la cause de Dieu vous
sera restitué intégralement et vous ne serez pas lésés »>.

Cela met en évidence I'obligation de solidarité entre les membres
la nation, en se dotant de tous les éléments qu’il faut réunir pour af-
fronter I'ennemi, et nul doute que le fait de présenter un front uni
constitue assurément I'un des éléments majeurs.

Et puis pour finir, il y a aussi ce verset ou Dieu nous dit : « Et s’ils
sont enclins a la paix, accéde a leur requéte et remets-t’en a Dieu
car Il entend et sait tout »3, et ce verset explique deux choses :

Premierement, la nécessité des appels au maintien de 'ordre
public et a la paix, pour éviter le combat qui est en soi répréhensible ;

Et deuxiemement, ne pas négliger de se préparer au combat et
de se renforcer, méme en temps de paix.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 216.
2. Coran, sourate 8 : Le Butin, v. 60.
3. Coran, sourate 8 : Le Butin, v. 61.

0]

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 110 @ 06/11/2016 19:32:34



Troisieme partie

CEUX QUE DIEU N'AIME PAS

traite_amour_coran_francais_C6.indd 111 @ 06/11/2016 19:32:34



traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 112 @ 06/11/2016 19:32:34



Introduction

Nous passons dans la troisiéme partie de cet ouvrage a ceux que
Dieu n’aime pas; Dieu annonce en effet ne pas aimer neuf caté-
gories d’hommes dont I'action et la position incarnent neuf vices
parmi les pires, selon une éthique coranique faisant partie d’'une
éthique universellement admise. Ces hommes que Dieu n’aime pas
sont d’abord les mécréants, les plus fréquemment dénoncés dans
le Coran, suivis par les injustes, puis par les transgresseurs, les gas-
pilleurs, les traitres, les corrupteurs, les orgueilleux, les réjouis, et
enfin les arrogants-fanfarons. L’absence de 'amour de Dieu pour
ces neuf catégories de vicieux participe d’'une morale coranique gé-
nérale prohibant, interdisant et proscrivant toute mauvaise action
émanant d’une mauvaise intention.

En effet, ces vices appartiennent a une seule famille des vices,
tout a fait opposée a la famille des vertus. Quand nous disons « une
seule famille » nous entendons par la un arbre du mal commun
ayant neuf branches malicieuses communes sortant d'un seul tronc
commun malin ayant trois grandes racines malignes communes.
Ces derniéres sont :

1. La dissimulation, incarnée par la mécréance (ou la négation

de la vérité (la réalité),

2. La transgression (ou l'agression) au sens d’une outrance
ayant pour conséquence un manque de respect des droits des
hommes, et par la des limites de Dieu,

3. La corruption contraire a la réforme.

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

Notre étude des dizaines, voire des centaines de versets ou
apparaissent des mots-clés et des formules spécifiques dénotant les
neuf vices a confirmé cette réalité d’appartenance a trois racines du
mal. C’est une grande découverte dans le monde de la signification
que de s’apercevoir que ’homme vicieux ne fait que dissimuler la
réalité, transgresser les lois (les valeurs) régissant le comportement

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 113 @ 06/11/2016 19:32:34



normal des hommes de tous temps et corrompre l'ordre naturel
écrit par Dieu lorsqu’il créa les cieux, la terre et ’homme.

On peut considérer la transgression comme la plus grande ra-
cine du mal. En effet, la plupart des vices impliquent implicitement
la transgression : I'injustice est une transgression au sens d’une vio-
lation des droits d’autrui, le gaspillage est une transgression au sens
d’un dépassement des besoins en matiere de nutrition, la traitrise
est une transgression au sens d’'un manquement (ne pas remplir ses
engagements). L'orgueil (avec ses différentes manifestations : ré-
jouissance vaniteuse, arrogance et fanfaronnade) dénote également
une transgression au sens d’une surestimation de la valeur de soi ac-
compagnée d’'un mépris des autres. La mécréance et la corruption
sont une transgression totale, la premiére en dissimulant la vérité, la
deuxiéme en changeant I'ordre en désordre.

L’intensité de cette partie ne tient pas seulement au nombre des
fins de versets annongant 'absence de 'amour de Dieu pour les te-
nants de ces vices (24 fins de versets contre 17 fins de versets pour
les vertus). Elle ne tient pas non plus au nombre plus grand des ver-
sets qui entrent dans les contextes de dénonciation des mauvaises
actions de ces neuf catégories d’hommes vicieux. Elle tient surtout a
la nature de la polémique coranique s’adressant aux mécréants deux
fois plus qu’aux croyants.

Ce que nous devons souligner concernant la structure de la troi-
sieme partie de cette étude, c’est son opposition a celle de la 2™ par-
tie d'un point de vue morphosyntaxique et sémantique. La négation
de 'amour de Dieu engendre la substitution de 'avertissement a la
promesse, le chiatiment a la récompense, la Géhenne au paradis, la
colére de Dieu a son contentement, la destruction des mécréants et
des injustes au salut des pieux et des bienfaisants, etc., il y a tout un
lexique de la menace qui se substitue a celui de la bonne nouvelle.
Dans chaque chapitre, nous avons suivi la méme méthodologie : re-
lever dans les versets exposés les éléments expliquant les raisons de
I'absence de I'amour de Dieu pour les tenants de chaque vice étu-
dié. Notre respect d’'une telle méthodologie tient a 'importance que
nous accordons a la mise au jour de la logique constante du Coran
traitant des constantes de I'action de 'homme.

Dans la deuxieme partie, nous avons découvert, voire appris, ce
que Dieu veut que nous fassions. Dans la troisieme partie, nous dé-

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

Q

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 114 @ 06/11/2016 19:32:34



couvrons, voire nous apprenons, ce que Dieu veut que nous ne fas-
sions pas. Car, dans les deux cas, c’est de I'action qu’il s’agit, ce cri-
tére de salut ou de perdition, selon que I'action de 'homme découle
de la pratique d’une vertu ou d’un vice.

PREMIERE CONSTANTE CORANIQUE
Dieu n'aime pas les mécréants

Dieu annonce quatre fois dans le Coran qu’ll n’aime pas les mé-
créants dans les contextes suivants :

1. Le contexte de la suivance et de 'obéissance au Prophéte.
En effet, le verset 32 de la sourate La Famille de ‘Imran intervient
immédiatement apres le fameux verset 31 qui était I'un des sujets de
la premiere partie de cet ouvrage. Lisons les deux versets ensemble
et remarquons l'étroite relation entre eux, établie par I'annonce
de 'amour de Dieu pour ceux qui suivent son Envoyé (verset 31)
et obéissent a Dieu et a son Envoyé (verset 32) et puis confirmée
par la négation de son amour pour ceux qui se dérobent (verset
32) lesquels sont implicitement considérés comme des mécréants :
« Dis : si vous aimez Dieu, suivez-moi pour que Dieu vous aime et
vous pardonne vos péchés. Dieu est tout pardon et miséricorde.
Dis : obéissez a Dieu et a ’Envoyé. Si vous vous dérobez, (sachez
que) Dieu n’aime pas les mécréants »". La dérobade (au sens de non
suivance et de la désobéissance au Propheéte) est donc une forme de
mécréance.

2. Le contexte d’avertissement contre la mauvaise conséquence
de la mécréance pour le mécréant, comme I'indiquent les versets 44
et 45 de la sourate Les Romains, dans la mesure ot la mécréance
est une mauvaise action. La situation est contraire pour le croyant,
car, par sa bonne action, il se fraie un chemin pour une bonne fin,
a savoir une récompense, accordée par la grace de Dieu a ceux
qui croient et font de bonnes actions. Cette comparaison entre la
mauvaise conséquence de la mécréance et la bonne conséquence
de la croyance accompagnée d’'une bonne action, nous explique la
présence de la fin du verset 45 annongant la négation de 'amour

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 31-32.

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 115 @ 06/11/2016 19:32:34



de Dieu pour les mécréants : « Les mécréants auront a supporter
les conséquences de leur ingratitude, tandis que ceux qui croient
et font de bonnes actions se préparent une bonne fin. Ainsi Dieu
récompensera-t il ceux qui croient et font de bonnes actions. Dieu
n’aime pas les mécréants »*. La mécréance est donc une mauvaise
action impliquant une mauvaise fin.

Observation : Les deux contextes de I'annonce ci-dessus de la
négation de 'amour de Dieu a I'égard des mécréants dénoncent
la mécréance au sens coranique général, dans la mesure ou elle est
intervenue au singulier. Dans les deux contextes ci-dessous, nous
avons affaire a la mécréance alliée a la traitrise dans le verset de la
sourate Le Pélerinage et au péché dans le verset de la sourate Les
Romains.

3. La mécréance est dénoncée comme étant le fait de personnes
non seulement rompues au déni, mais également a la traitrise. Cette
mécréance et cette traitrise s’incarnent dans leur combat injuste
contre les croyants, pour la simple raison qu’ils sont croyants,
(comme nous le fait valoir la thématique générale du Coran). C’est
pourquoi le soutien de Dieu a ses fidéles s’exprime par sa défense
des croyants au début du verset 38 de la sourate Le Pelerinage, avant
son annonce, a la fin, de son absence d’amour pour ces mécréants
traitres. Son soutien s’exprime également, au début du verset 39, par
son autorisation donnée aux combattants de combattre pour lever
I'injustice dont ils sont victimes et puis par 'annonce de son aide aux
croyants pour vaincre les traitres mécréants : « Dieu défend ceux
qui croient, Il n’aime point les mécréants traitres. Autorisation
de combattre est donnée a ceux qui ont été injustement agressés ;
et Dieu est en mesure de leur assurer la victoire »*. La fin de ce
verset de la sourate Le Pélerinage crée une relation d’intimité entre
mécréance et traitrise, puisqu’elle présente la mécréance comme
étant une traitrise.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

4. La dénonciation d’une action qui n’émane pas nécessairement
de la mécréance, mais que Dieu sanctionne néanmoins comme un
grand péché, a savoir 'usure. L'une des particularités du verset de

1. Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 44-45.
2. Coran, sourate 22 : Le Pélerinage, v. 38-39.

]

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 116 @ 06/11/2016 19:32:34



la sourate La Vache réside dans le fait de considérer I'usure comme
confinant a la mécréance et aussi comme un grand péché. Nous ne
pouvons pas séparer le verset 276 de celui qui le précede, le verset
275, car le deuxiéme fait suite au premier dans sa dénonciation
de T'usure: « Ceux qui mangent le fruit de 'usure se léveront
(au jour du Jugement) comme des possédés se débattant sous
les attouchements de Satan, ceci parce qu’ils disent que la vente
est comme l'usure. Dieu déclare licite la vente et déclare illicite
Pusure. Celui qui s’en abstient (de 'usure), aprés avoir recu un
avertissement de son Seigneur, conserve ce qu’il a précédemment
pris et son cas releve de Dieu. Ceux qui récidivent... ceux-la seront
les compagnons du Feu, ils y demeureront a perpétuité. Dieu
réduit a néant les fruits de I'usure et fructifie les aumones. Dieu
n’aime pas tout mécréant endurci et pécheur »". Ainsi le verset ci-
dessus établit-il un lien entre la mécréance et le grand péché, au sens
que la mécréance est un grand péché.

Ces relations créées par les versets de la négation de 'amour de
Dieu pour les mécréants constituent en effet des indices qui nous
aident a révéler le fond de la mécréance a travers ses trés nombreuses
occurrences dans le Coran. Nous tenterons, comme d’habitude, de
lier ces occurrences a I'étymon de la mécréance, tel qu’il est pergu
par les anciens Arabes et comme nous I'a transmis Ibn Fariss
dans ses Maqaiis. Lisons ce que rapporte ce sémanticien érudit
et arrétons-nous sur I'exemple de la cuirasse qui couvre la tenue
d’un combattant, puis sur la connotation de kafir chez les anciens
Arabes, a savoir le coucher du soleil, la mer et le grand fleuve, parce
qu’ils couvrent la terre et le ciel par leurs couleurs: « Les K, F et
R sont les trois consonnes d’un radical : kafara indiquant un seul
sens : cacher, couvrir. On dit, pour celui qui couvre sa cuirasse par
une tenue, qu’il a couvert sa cuirasse. Le moukaffar est un homme
couvert par son arme. On appelle kdfir le coucher du soleil, parce
qu’il couvre le ciel de couleurs et on I'utilise aussi pour la mer et le
fleuve, qui couvrent la terre d’eau. Le koufr (la mécréance) est le
contraire de I'iman (la Foi). On I'a appelée ainsi parce qu’elle cache
la vérité ».

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 275-276.
2. Maqé-is al-lougha, t. 5, p. 1.

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 117 @ 06/11/2016 19:32:34



Le texte coranique a repris ce sens concret neutre du « koufr » et
I’a chargé d’une signification morale négative, en tant que contraire
de la Foi. En effet, ce sens traduit la réalité de 'action du mécréant
lorsqu’il cache ce qu'on ne doit pas cacher, a savoir la vérité.

Le koufr (mécréance) est un mot coranique hautement fréquent.
Il apparait 497 fois, y compris tous ses dérivés, excepté les 14 occur-
rences de « takfir asasayyi’dat (absolution des mauvaises actions par
Dieu), usage spécifiquement coranique qui garde quand méme le
sens originel de cacher et de couvrir, car le pardon de Dieu signifie,
entre autres, qu'il ne dévoilera pas ces actions au Jour du Compte.
La plupart des acceptions de ce mot reviennent au verbe kafara avec
322 occurrences, puis a son nom d’agent kafir et ses formes d’em-
phase : kouffar et kafour avec 172 occurrences, et enfin a ses deux
noms d’action : koufr tres fréquent (32 fois) et koufour peu fréquent
(3 fois seulement).

Dans le verset 20 de la sourate Le Fer apparait le mot zourrd’a
(cultivateurs), c’est-a-dire ceux qui couvrent par la terre ce qu’ils
cultivent. C’est le prélude a la dénonciation de l'illusion du mé-
créant, qui aime tant le présent éphémeére de sa vie qu’il le consi-
dére comme durable. Cette emprise de I'illusion et cette précipi-
tation dans l'appréciation des choses pourrait étre a 'origine de la
mécréance (ou déni) par laquelle ’homme tente de cacher la réali-
té des choses :

« Sachez que la vie d’ici-bas n’est que jeu, distraction, parure,
rivalité d’orgueil d’entre vous et émulation en biens et en en-
fants, a la ressemblance d’une pluie qui fait pousser une végé-
tation qui plait aux cultivateurs, puis elle se fane et tu la vois
qui jaunit, puis devenir débris. Dans la vie derniére, il y a un
chatiment séveére ainsi qu’un pardon de Dieu et du contente-
ment. La vie d’ici-bas n’est que plaisir illusoire »".

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

Le premier constat a faire pour ce qui est des occurrences de ce
mot a dérivation coranique est qu’il intervient 256 fois comme une
qualification de ceux qui n’ont pas cru au message de Muhammad.
Cette qualification est obtenue par trois termes et expressions : la
formule « ceux qui dénient (nos signes) » (126 fois), comme au
début de la sourate La Vache: « Quant a ceux qui dénient, C’est

1. Coran, sourate 57 : Le Fer, v. 20

]

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 118 @ 06/11/2016 19:32:34



égal pour eux que tu les avertisses ou ne les avertisses pas : ils ne
croient pas»’, le nom d’agent au pluriel régulier : kafiroun (mé-
créants) (111 fois), comme dans le verset de la sourate Les Femmes :
« Ceux-la sont de vrais mécréants et nous avons préparé pour les
mécréants un chatiment humiliant »?, contre 19 occurrences pour
le pluriel irrégulier du nom d’agent : kouffdr, comme dans le verset
de la sourate Le Tonnerre : « Les mécréants sauront qui sera I'ul-
time demeure »*.

Le deuxiéme constat, dans bon nombre des occurrences du
verbe kafara (dénier), est son usage apparemment intransitif pour
faire cas de la situation ou de I'action de celui qui dénie (les signes
de Dieu). Il y a donc omission de son objet parce quil est com-
pris (sous-entendu), comme dans le verset de la sourate La Vache:
« Salomon n’a pas dénié, mais ce sont les démons qui ont dénié.
Ils n’instruisent personne avant de lui déclarer : nous sommes une
tentation : ne dénie pas »* et comme dans l'autre verset de la méme
sourate : « Ceux qui dénient et meurent mécréants, sur ceux-la
sera la malédiction de Dieu, des anges et de tous les hommes »°.

Mais ce complément d’objet absent dans les contextes de dé-
nonciation générale susmentionnés marque sa présence dans des
contextes de dénonciation spécifique exigeant sa présence a coté du
verbe dénier. Dans ce cas, il est généralement accompagné de la fa-
meuse préposition coranique b qui sert a préciser les objets du déni®
qui sont Dieu et son Envoyé, comme dans le verset de la sourate
Le Repentir : « Ce qui empéchait leurs dépenses d’étre acceptées,
c’est le fait qu’ils dénient Dieu et son Envoyé »’. Mais dans le ver-

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 6

2. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 151.
3. Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 42.
4. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 102.
5
6

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 161.

. Notons que ce complément d’objet du verbe kafaraest généralementindirect en arabe,
ce qui n'est pas le cas pour I'équivalent francais : dénier, qui exige un complément
d'objet direct. Mais le verbe kafara apparait deux fois comme transitif direct dans
deux versets de la sourate Houd, pour dénoncer la mécréance des peuples de ‘Ad
et de Thamoud, son complément d'objet étant leur Seigneur : « Une malédiction les
poursuivit ici-bas et le Jour de la Résurrection. Les ‘Ad ont dénié leur Seigneur, arriére
aux ‘Ad, peuple de Houd ! », (Coran, sourate 11 : Houd, v. 60). « Comme s'ils ny avaient
jamais élu séjour. Les Thamoud ont dénié leur Seigneur, arriére aux Thamoud !»,
(Coran, sourate 11 : Houd, v. 68).

7. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 54.

o]

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 119 @ 06/11/2016 19:32:34 ‘



set de la sourate Les Butins, c’était les signes: « Telle la conduite
de la gent de Pharaon et ses devanciers, ils déniérent les signes de
Dieu »". Et c’était le Jour Dernier, dans le verset de la sourate La
Caverne : « Ce sont-1a ceux qui dénient les signes de leur Seigneur
et Sa rencontre »>.

Le verbe renier en arabe n’est employé directement (C’est-a-
dire sans préposition) que pour dénoncer une infamie, au sujet des
peuples de ‘Ad et de Thamoud, et ce dans deux versets de la sou-
rate Houd, et le complément du verbe est alors le nom de Dieu:
« Ils furent poursuivis en ce monde par la malédiction (comme ils
le seront) au jour de la Résurrection. N’est-il exact que ‘Ad avait
renié son Seigneur ? Que la malédiction s’abatte sur ‘Ad, le peuple
de Hid »3. « Comme s’ils n’y avaient jamais vécu. Le peuple de
Thamid n’avait-il pas renié son Seigneur ? Périsse le peuple de
Thamad ! »*.

La mécréance entre dans divers contextes pour peindre la situa-
tion et le comportement de ceux qui n’ont pas cru au message de
Muhammad. Nous tenterons, dans ce bref exposé, de donner les
exemples les plus importants de la mécréance accompagnée d’aver-
tissements a 'encontre des mécréants : 'anéantissement ici-bas et
des chatiments dans I'au-dela.

Ce qui retient 'attention d’abord dans ces exemples, C’est le ca-
ractére universel de cette dénonciation de la mécréance. En effet,
prenons comme exemple les occurrences du mot homme dans
le Coran ou nous constatons que sa qualification de franc-mé-
créant (forme d’emphase du nom d’agent du verbe dénier) pré-
dominait sur les autres qualificatifs, notamment les épithetes ka-
four et kaffar (franc-dénégat®) : « Il est tres désespéré, franc-déné-
gat »°, « homme est toujours franc-dénégat »’, « Lhomme est,

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 52.

. Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 105.

. Coran, sourate 11 : Houd, v. 60.

. Coran, sourate 11 : Houd, v. 68.

. Cest la traduction que nous choisissons pour exprimer I'emphase dont un tel
néologisme est chargé.

. Coran, sourate 11 : Houd, v. 9.

7. Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 67.

vi bW N

[}

120

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 120 @ 06/11/2016 19:32:35



certes, franc-dénégat»", « homme est donc franc-dénégat »2,
« L’homme est un franc-dénégat explicite »*>, « homme est in-
juste, franc-dénégat »*, « Jeter dans la Géhenne tout franc-déné-
gat acharné »>.

Cette franc-mécréance (ou mécréance endurcie) est interve-
nue encore trois fois a travers 'occurrence d’'une forme spéciale du
nom d’action de la mécréance : koufour dans une fin de verset in-
diquant la forte tendance des humains a la mécréance: « La plu-
part des hommes ne veulent que la franc-mécréance »°. Dans sa
franc-mécréance, '’homme ne fait que suivre Satan, lui aussi franc-
dénégat : « Satan est franc-mécréant de son Seigneur »” ; L'origine
de cette mécréance remonte au refus de Satan a obéir a 'ordre de
son Seigneur de se prosterner devant Adam : « Et nous dimes aux
Anges : prosternez-vous devant Adam ! Ils se prosternerent sauf
Iblis qui refusa, s’enfla d’orgueil et fut parmi les mécréants »°.

Pour mieux savoir pourquoi Dieu n’aime pas les mécréants,
nous passerons en revue deux séries de versets entrant dans deux
contextes faisant apparaitre la réalité de la mécréance. Dans le pre-
mier contexte apparaissent les antonymes/antithéses de la Foi (mé-
créance/incrédulité) et dans le deuxieme ses synonymes. Cela veut
dire que nous tenterons d’appréhender la mécréance en mettant
en exergue sa corrélation avec les vices et sa contradiction avec les
vertus.

A. - Les contraires a la mécréance

Définir un concept par son contraire peut étre plus facile que de
le définir en explicitant sa réalité. La mécréance apparait comme

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 22 : Le Pélerinage, v. 66.

2. Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 48.

3. Coran, sourate 43 : L'Ornement, v. 15.

4. Coran, sourate 14 : Abraham, v. 34.

5. Coran, sourate 50 : Qaf, v. 24.

6. Coran, sourate 17: Le Voyage nocturne, v.89 et 99; et Coran, sourate 25: La
Différenciation, v. 50.

7. Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v: 27.

8. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 34.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 121 @ 06/11/2016 19:32:35



contraire a plusieurs vertus d’action, notamment la Foi, la recon-
naissance, le fait de s’en remettre a Dieu et la piété.

1. — Opposition entre mécréance et croyance

Un lecteur attentif du Coran peut sans difficulté constater que
la mécréance est le contraire de la croyance, grace aux nombreux
contextes et aux nombreuses expressions dans lesquelles la mé-
créance intervient en opposition a la croyance. Nous ne saurions
passer en revue tous les versets ot1 nous devons repérer ces cas. C'est
pourquoi nous nous contentons d’en exposer des exemples choisis
parmi les plus parlants. En effet, le verset de la sourate Les Butins
nous présente les mécréants comme étant ceux qui ne croient pas :
« Les pires des étres aupres de Dieu sont ceux qui dénient (’exis-
tence de Dieu), ne croyant pas »°. La situation de ces derniers ne dif-
fere gueére de celle de certains Gens du Livre parce qu’ils croient si
peu qu’ils sont considérés comme mécréants : « Dieu les a maudits,
a cause de leur mécréance, ils ne croient que si peu »*°. « Et pour
avoir dit : nos coeurs sont opaques. Non, mais Dieu les a scellés, a
cause de leur mécréance, ils ne croient que si peu »"".

La mécréance des polythéistes de La Mecque, quant a elle, est
présentée a plusieurs reprises comme étant un penchant a ne
croire a rien et a se détourner de la guidance, alors que c’est une
grace de Dieu pour faciliter leur salut et échapper a son chatiment :
« Quiconque le veut, qu’il croie, et quiconque le veut qu’il mé-
croie »"?, « ... lesunsrestérent croyants,lesautres furentinfideles » 2.

Cette relation de contradiction entre la mécréance et la croyance
prend la forme d’une opposition entre le devenir des croyants,
leur récompense, et celui des mécréants, leur chatiment. Cette
comparaison s’est répétée maintes fois ; elle est tantot bréve, dans
un méme verset, tantot détaillée, dans deux versets voisins :

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

9. Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 55.
10.Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 46.
11.Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 155.
12.Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 72.
13.Coran, sourate 29 : L'Araignée, v. 67.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 122 @ 06/11/2016 19:32:35



1. - Opposition entre mécréants et croyants au sein

d’un seul verset

Avec des verbes: «Dis: c’est la vérité (venant) de votre
Seigneur, que celui qui le veut croit et que celui qui le veut soit un
mécréant »". « Parmi eux, il y en a qui y ont cru et parmi eux, il y
en a qui les ont reniés »>.

Avec des adjectifs : « Ceux qui sont croyants savent que c’est la
vérité (venant) de leur Seigneur, quant ceux qui sont mécréants,
ils disent : que veut dire Dieu par un tel exemple ? »3, « C’est parce
que ceux qui sont mécréants suivent le Faux tandis que ceux qui
sont croyants suivent la vérité (venant) de leur Seigneur »*.

2. - Opposition entre mécréants et croyants au sein

de deux versets voisins

« Dieu a promis a ceux qui croient et font les bonnes actions
un pardon et une grande récompense, et a ceux qui ne croient pas
et traitent nos signes de mensonges, ceux-la sont les compagnons
de la Géhenne »*, « Si une sourate est descendue, il y en a parmi
eux qui disent : duquel parmi vous cette sourate a t-elle accru la
Foi ? Pour ceux qui croient, elle a bien accru leur Foi et ils s’en ré-
jouissent. Quant a ceux qui ont le coeur malade (d’hypocrisie), elle
n’a fait qu’ajouter a leur maladie et ils meurent en mécréants »°.

2. — Opposition entre mécréance et soumission a Dieu (islam)

La mécréance est intervenue en opposition a I'islam dans un petit
nombre de versets dont celui de la sourate La Famille de ‘Imran :
« Il ne saurait vous ordonner de prendre les anges et les prophétes
pour des Seigneurs, vous ordonnerait-Il la mécréance alors que
vous étes musulmans ? »7, et celui de la sourate Al-Hijr: « Peut-
étre les mécréants souhaiteraient étre des musulmans »®.

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 29.

Coran, sourate 2 : La Vache, v. 253.

Coran, sourate 2 : La Vache, v. 26.

Coran, sourate 47 : Muhammad, v. 3.

Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 9-10.
Coran, sourate 9 : Le Repentir, 124-125.
Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 8o.
Coran, sourate 15 : Al-Hijr, v. 2.

BN o pwWN 2

traite_amour_coran_francais_C6.indd 123 @ 06/11/2016 19:32:35



3. — Opposition entre mécréance et reconnaissance

La mécréance intervient en opposition a la reconnaissance (au
sens de gratitude) dans bon nombre de versets. Cette contradic-
tion participe de 'essence méme de la mécréance koufr, en tant
que voilement de la vérité, et de 'essence méme de la reconnais-
sance, choukr, en tant que dévoilement de la grace, surtout quand
nous partons du fait que la guidance est toujours considérée, dans
le Coran, comme une grace de Dieu. Cest pourquoi il est normal
de voir la mécréance comme contraire a la reconnaissance dans un
contexte de guidance : « Nous 'avons guidé sur le chemin, soit il
est reconnaissant, soit il est mécréant »*, dans un contexte de rap-
pel de Dieu : « Souvenez-vous de moi et je me souviendrai de vous ;
soyez reconnaissants et non pas mécréants »*, « Votre seigneur
proclama alors : si vous étes reconnaissants, je vous en donnerai
davantage, si vous étes mécréants, mon chatiment sera sévere »>.

Il est important pour cette étude de savoir que Dieu est mécon-
tent de celui qui est mécréant, alors qu’il est content de celui qui se
montre reconnaissant : « Si vous étes mécréants, Dieu se passera
de vous, car Il n’admet pas la mécréance chez ses serviteurs. Mais
si vous vous montrez reconnaissants, Il agréera votre gratitude »*.

4. — Opposition entre mécréance et piété

L’opposition entre la mécréance et la piété est mentionnée dans
la recommandation faite par Dieu aux humains dans ses Livres ré-
Vélés, il est donc normal que le Coran mentionne dans ce contexte
que Dieu se passe de ceux qui le renient: « A Dieu appartient ce
qu’ils dans les cieux et sur la terre. Nous avons recommandé a
ceux qui eurent un Livre avant vous, comme a vous, d’étre pieux
envers Dieu. Si vous vous montrez mécréants, a Dieu appartient
ce qui est dans les cieux et sur la terre. Il est tout suffisant et tout
louable »*.

Elle est encore aussi en opposition a la piété dans un verset de la
sourate Le Tonnerre, dans un contexte qui intéresse notre étude, a

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 76 : L'Homme, v. 3.
. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 152.
. Coran, sourate 14 : Abraham, v. 7.
. Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 7.
. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 131.

vi bW N

124

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 124 @ 06/11/2016 19:32:35



savoir le devenir des mécréants (le Feu) en opposition au paradis,
pour les pieux : « Image du Paradis promis aux pieux: des ruis-
seaux couleront en-bas, ses fruits s’offriront sans tréve ainsi que
ses ombrages. Voila 'heureuse issue de ceux qui sont pieux, alors
que les mécréants sont voués au feu »".

B. - La famille de l'incrédulité (ou mécréance)

Il est bien str possible de définir une notion ou un concept a
travers I'étude de ses occurrences dans le Coran, et pour ce qui est
de l'incrédulité, la définition la plus précise se trouve dans les ver-
sets ou elle apparait en relation avec d’autres concepts liés au mal.
Ceux-ci sont au nombre de onze, et le plus important d’entre eux est
Iinjustice. Suivent 'association, I’égarement, le fait de détourner les
autres du droit chemin, la dénégation et le mensonge, la corruption,
la tyrannie et la perversité, I'arrogance (avec la vanité et I'orgueil),
I'hypocrisie, le fait de commettre un crime ; avec tous ces concepts
du mal, I'incrédulité entretient des relations de complémentarité. Et
c’est 'abondance des occurrences de ces concepts dans le contexte
d’incrédulité qui nous a permis de les cerner. Il est donc naturel que
Dieu mentionne quatre fois qu’Il déteste les mécréants :

« Dieu n’aime pas les mécréants »*. « Car Il n’aime pas les mé-
créants »*. « Il n’aime pas les traitres ingrats »*. « Dieu tient en
aversion tout mécréant endurci et pécheur »>.

DEUXIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Et Dieu n'aime pas les injustes »

Dieu annonce qu’ll n’aime pas les injustes trois fois dans le
Coran a la fin de deux versets de la sourate La Famille de ‘Imran et
d’un verset de la sourate La Consultation, dans trois contextes diffé-
rents :

D’abord celui de confirmer la récompense des actions, dans
le premier verset de la sourate La Famille de ‘Imran : « A ceux qui

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

. Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 35.
. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 32.
. Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 45.
. Coran, sourate 22 : Le Pélerinage, v. 38.
. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 276.

i & W N2

traite_amour_coran_francais_C6.indd 125 @ 06/11/2016 19:32:35



croient et font les bonnes actions, I1 donnera I'intégralité de leur
récompense. Dieu n’aime pas les injustes »" ;

Puis celui d’inciter au pardon, dans le verset de la sourate La
Consultation : « La rétribution d’'une mauvaise action est propor-
tionnelle a la faute commise... Quant a celui qui se montre indul-
gent et qui cherche la conciliation, c’est a Dieu qu’incombera sa
récompense, car Dieu n’aime pas les injustes »* ;

Enfin, celui d’'inciter a la patience dans le combat dans le deu-
xiéme verset de la sourate La Famille de ‘Imran : « Si une blessure
vous afflige, pareille blessure affligera vos adversaires. Nous fai-
sons alterner les bons et les mauvais jours entre les hommes. C’est
pour que Dieu reconnaisse les (vrais) croyants et se donne parmi
vous des martyrs. Dieu n’aime pas les injustes »3.

Les consonnes : (Th, L et M) forment un radical arabe dont les
dérivés (son nom d’agent: thalim ou i n (injuste / s), son verbe :
thalama (commettre de linjustice) et son nom d’action: thoulm
(injustice) apparaissent a 271 reprises dans le Coran. Sil'on y ajoute
les 24 occurrences de thouloumat (ténébres et ses dérivés qui ont la
méme la racine) le total monte a 295 occurrences. On constate une
légére dominance des acceptions du nom d’agent, avec 134 occur-
rences, contre 119 pour le verbe et 19 pour son nom d’action.

Comme nous 'avons rapidement souligné ci-dessus, et selon Ibn
Fariss, le thoulm (injustice) a deux étymons : Thalama consiste en
deux étymons dont I'un est le contraire de la lumiére et 'autre, la
mise d’'une chose hors de sa place, par transgression. Les ténébres
sont le premier étymon et I'injustice en est le deuxiéme, elle consiste
a commettre de I'injustice a 'égard d’autrui »*.

Ce qui nous intéresse, c’est le deuxiéme étymon, bien que nous
tendions a le considérer comme I'étymon réel de thalama, a savoir
mettre une chose hors de sa place, par transgression. Ce qui im-
porte dans cette définition de I'injustice, c’est le fait de souligner la
transgression dans cette mauvaise mise en place des choses, car il est
commun a bon nombre des vices, a savoir le fait de dépasser les li-

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 57.
. Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 40.
. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 140.
. Maqé-is al-lougha, t. 3, p. 468.

H W N A

125

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 126 @ 06/11/2016 19:32:35



mites connues et admises dans la pose des choses théoriquement et
pratiquement.

Ce qui nous pousse a considérer les deux étymons d’Ibn Fariss
comme un seul étymon, c’est la morphologie de thoulma (ténébres)
qui semble étre le féminin de thoulm (injustice), avec I'adjonction
de a comme marque du féminin. Cette homophonie engendre une
synonymie, car les ténébres signifient une transgression qui n’abou-
tit pas seulement a la diminution de la chose transgressée, mais
parfois son effacement, comme l'indique le verset de la sourate Le
Voyage nocturne, en décrivant le signe de la nuit par rapport au
signe du jour : « Du jour et de la nuit, Nous avons fait deux signes,
Nous effagames le signe de la nuit et rendimes éclairant le signe du
jour, pour que vous cherchiez la grace de votre Seigneur et sachiez
le nombre des années et le calcul. Toute chose, nous I’avons ren-
due bien explicite »".

Le verset des deux jardins dans la sourate La Caverne soutient ce
sens, car dans la négation de la moindre injustice (en arabe) ou du
moindre manquement (en francais) de leur récolte, on doit déceler
une absence de diminution : « Les deux jardins donnerent leur ré-
colte sans rien en manquer. Entre les deux, nous avons fait jaillir
une riviere »*. La métaphore de revétir la Foi d’'une injustice dans le
verset de la sourate Les Troupeaux ne differe pas de celle considé-
rant I'injustice comme un manquement dans la sourate La Caverne :
« Ceux qui croient et ne revétent pas leur croyance d’injustice ont
la sécurité et sont les biens guidés »>.

Il importe de constater la grande différence entre les défini-
tions théoriques des mots dans les dictionnaires et leurs occur-
rences pragmatiques dans le Coran. L’étonnement du lecteur du
Coran se transforme en admiration chaque fois qu’il réalise pour-
quoi Dieu juge comme de I'injustice bon nombre de mauvaises ac-
tions, a condition de tenir toujours le lien tres fin reliant chaque oc-
currence de I'injustice dans les dizaines de versets au sens originel
de la transgression.

Pour compléter cet important constat, nous soulignons une par-
ticularité des emplois de I'injustice dans le Coran, a savoir la prédo-

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 12.
2. Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 33.
3. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 82.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 127 @ 06/11/2016 19:32:35



minance du nom d’agent et du verbe commettre U'injustice dans le
but de dénoncer une catégorie d’hommes dont le comportement se
caractérise par cette transgression des limites des choses. Sur les 134
occurrences du nom d’agent de I'injustice, les injustes sont cités 119
fois en tant que catégorie distincte, et avec un article défini : Adh-
dhalimoun ou adh-dhalimin. En voici des exemples soulignant la
mauvaise pensée ou le mauvais comportement de ces Injustes :

« Ne chasse pas ceux qui invoquent leur Seigneur, matin et

soir, cherchant son visage. Il ne t'incombe pas de leur deman-

der de comptes, pas plus qu’a eux de te demander de comptes.

En les chassant, tu serais parmi les injustes »".

« Le Cri les a pris en toute justice. Nous les avons réduits a des

débris, arriére au peuple des injustes ! »*

« Nous le primes, lui et ses soldats, Nous les précipitimes dans

la mer. Regarde quelle est la fin des injustes ! »3

Sur les 85 occurrences a la forme affirmative, les « injustes » sont

désignés 31 fois comme étant « ceux qui ont commis l'injustice ».
En voici des exemples ot 'avertissement parait dominant :

« Avant (ce livre) il y avait eu le Livre de Moise, en tant que
guide et miséricorde. Ceci est un Livre qui le confirme, en
langue arabe, pour avertir ceux qui ont commis I'injustice et
annoncer la bonne nouvelle aux bienfaisants »*.

« Et ne me parle pas de ceux qui ont commis I'injustice, ils se-
ront noyés »°.

« Rassemblez ceux qui ont commis linjustice, eux, leurs
épouses et ce qu’ils adoraient »°.

Ceci représente 147 occurrences sur les 271 de I'injustice. Elles
sont a comparer aux 256 occurrences des trois catégories de mé-
créance. L'injustice arrive donc deuxieme, apres la mécréance, en
termes de fréquence pour désigner les non croyants.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, V. 52.
. Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 41.
Coran, sourate 28 : La Narration, v. 40.
Coran, sourate 46 : Al-Ahqaf, v. 12.
. Coran, sourate 11 : Houd, v. 37 ; et Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 27.
. Coran, sourate 37 : Les [Anges] en rangs, v. 22.

oV h wWwN =

120

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 128 @ 06/11/2016 19:32:35



Nous tenterons dans cette étude de suivre a quelles occasions
Iinjustice est dénoncée, et les injustes mis en garde contre les consé-
quences néfastes de leur transgression de ce qui est universellement
recevable et admissible. Leur transgression est d’abord une injustice
commise a leur égard, eux-mémes, avant d’en étre une a I'égard de
leur Seigneur et des hommes, comme l'affirment et réaffirment les
29 occurrences des formules de « I'injustice a I'égard de soi-méme ».
C’est un sujet sur lequel nous mettrons I'accent dans cette étude
pour expliquer pourquoi Dieu n’aime pas les injustes.

Suivons d’abord les occurrences dans lesquelles les injustes sont
plus proches de I'étymon de la transgression. C’est le cas dans des
fins de versets qualifiant explicitement d’injustes ceux qui com-
mettent certaines actions mauvaises. Notons que ces condamna-
tions coraniques constituent autant de définitions pragmatiques de
Iinjustice, notamment celles prenant la forme d’un jugement ferme,
tel que cette fin de verset répétée sept fois dans le Coran : « ceux-la
sont les injustes ».

Notons parmi les versets ou apparait cette expression, le verset
de la sourate La Famille de ‘Imran qui dénonce le mensonge forgé
contre Dieu, en déformant ce qu’ll a fait descendre. Il consideére
ceux qui le font comme des injustes, car un tel mensonge consti-
tue une transgression contre le droit de Dieu a édicter seul des sen-
tences : « Cela étant, ceux qui forgent le mensonge contre Dieu,
ceux-la sont les injustes »".

Notons également, parmi ces versets, le verset de la sourate La
Vache qui considere la prise par I'époux d’une partie de la dote de la
divorcée comme une transgression non seulement contre le droit de
la femme mais aussi comme une transgression des limites de Dieu :
« La répudiation a lieu deux fois : au-dela, gardez (votre femme)
en la traitant convenablement, ou renvoyez-la avec bienfaisance. Il
ne vous est pas licite de prendre quoi que ce soit de ce que vous lui
avez donné, a moins que tous deux craignez de ne pas observer les
limites de Dieu. Si vous craignez de ne pas respecter les limites de
Dieu, nul grief a tous deux si ’épouse rachete (sa liberté). Voila les
limites de Dieu. Ne les transgressez pas. Ceux qui transgressent les
limites de Dieu, ceux-la sont les injustes ».

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 94.
2. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 229.

12

traite_amour_coran_francais_C6.indd 129 @ 06/11/2016 19:32:35 ‘



Notons, enfin, parmi ces versets, le verset de la sourate Les
Appartements qui interdit les appellations injurieuses, les consi-
dérant comme des actes de perversité et qualifiant d’injustes ceux
qui les donnent, car elles constituent une offense a la dignité d’au-
trui, donc une transgression : « Ne vous appelez pas par des sur-
noms (injurieux). Qu’il est détestable de se faire traiter de pervers,
quand on a la Foi! Celui qui ne se repent pas, ceux-la sont les in-
justes »".

A. - La famille de I'injustice

Passons maintenant a la définition de I'injustice par ses relations
avec les vices. Le suivi des occurrences de vocable injustice dans le
Coran nous a permis de repérer dix relations avec les vices dénon-
cés. La premiere et la plus fréquente est celle qu’elle entretient avec
la mécréance. Cette relation est suivie par de fortes relations avec
le mensonge, I'association (le polythéisme) et la non-observance.
Viennent en troisieme ordre des relations circonstancielles avec
I'impudence, I'égarement, la vanité et la criminalité.

1. — Injustice et mensonge

Dans cette relation entre injustice et mensonge, nous mettons
I'accent sur I'expression « forger le mensonge » qui vient en téte et
ala fin de bon nombre de versets. Nous avons choisi ceux commen-
cant par cette formule de dénonciation de I'injustice : « Qui est plus
injuste que » répétée neuf fois dans le Coran, et accompagnée de
fins de versets dénongant également I'injustice.

Notons parmi ces versets celui de la sourate Houd dénongant
deux fois ceux qui forgent le mensonge comme étant des menteurs
et par conséquent des injustes » Qui est plus injuste que celui qui
forge un mensonge contre Dieu ? Ceux-la seront présentés de-
vant leur Seigneur, et les Témoins diront : ceux-1a ont menti en-
vers leur Seigneur. Et la malédiction de Dieu tombera sur les in-
justes »>.

C’est également le cas dans le verset de la sourate Les Troupeaux
qui commence par la méme formule de dénonciation susmention-

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 11.
2. Coran, sourate 11 : Houd, v. 18.

150

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 130 @ 06/11/2016 19:32:35



née et se termine par un jugement d’échec pour les injustes : « Qui
est plus injuste que celui qui forge un mensonge contre Dieu ou
dément ses signes ? Certes, les injustes ne gagneront pas »".

Le verset de la sourate Le Rang représente un troisieme exemple
de cette relation de I'injustice avec le mensonge, le début étant tou-
jours le méme, mais avec une fin annongant la privation des injustes
de la guidance de Dieu: « Qui est plus injuste que celui forge un
mensonge contre Dieu, alors qu’il est appelé a I'Islam ? Dieu ne
guide pas le peuple des injustes »*.

2. — Injustice et polythéisme

L’association (polythéisme) figure parmi les mauvaises actions
considérées comme de I'injustice dans plusieurs versets. Nous avons
choisi le célebre verset de Lugman qui interdit 'association jugée
comme une grande injustice : « Quand Luqman dit a son fils en
Pinstruisant : Mon fils, n’associe (rien) a Dieu, 'association est,
certes, une grande injustice »3.

L’injustice que constitue I'association est exprimée lors de I'in-
vocation de ceux qui ne possedent ni utilité ni capacité de faire du
tort, comme 'indique le verset de Jonas. A I’évidence, la logique de
cette condamnation est soutenue dans plusieurs autres versets ju-
geant que seul Dieu est capable d’étre utile et qu'invoquer un autre
constitue une insulte a 'omnipotence de Dieu : « Et n’invoque pas,
en dehors de Dieu, ce qui ne peut ni t’étre utile ni te nuire. Si tu le
fais, tu seras parmi les injustes »*.

Les Israélites ont commis cette injustice en adorant le veau apreés
que Dieu les a sauvés de Pharaon et de son peuple. Cette condam-
nation pour injustice apparait a plusieurs reprises, notamment dans
la sourate La Vache : « Aprés lui, vous avez pris le veau (comme
idole) et vous avez été injustes »°.

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 21.
Coran, sourate 61:Le Rang, v. 7.
Coran, sourate 31 : Lugman, v. 13.
Coran, sourate 10 : Jonas, v. 106.
Coran, sourate 2 : La Vache, v. 51 et 92.

vipwN R

traite_amour_coran_francais_C6.indd 131 @ 06/11/2016 19:32:36



3-4. — Injustice, passions et égarement

Le verset des Romains nous révéle d’autres aspects de l'injus-
tice, a savoir qu’elle découle d’une tendance générale chez 'homme
a suivre ses passions, ce qui le fait s’éloigner de la vérité : « Mais,
ceux qui commettent I'injustice ne font que suivre leurs passions,
sans science. Qui saurait guider ceux que Dieu a égarés et qui ne
trouveront personne pour les secourir »".

5. — Injustice et impudence

Notons une des particularités du verset de la sourate La
Consultation, a savoir cette relation entre injustice et impudence
et le fait qu’il est le seul a dénoncer expressément l'injustice des
hommes, renforgant ainsi la présence de la transgression dans 'ac-
tion des injustes qui doivent répondre de leurs actions : « Le blame
est seulement sur ceux qui font subir aux hommes l'injustice,
sans le moindre droit, et se comportent en impudents sur la terre.
Ceux-la auront un chatiment douloureux »*.

6. — Injustice, opulence et crime

Le verset de la sourate Houd établit une relation de proximité
entre I'injustice et le crime découlant de opulence : « Ceux qui
commettaient 'injustice suivaient 'opulence dans laquelle ils vi-
vaient. Ils étaient criminels »3.

7-8. — Injustice, orgueil et corruption

Le verset de la sourate Les Fourmis établit une relation de proxi-
mité entre injustice et orgueil, et sa fin y ajoute la corruption, au
sujet du peuple pervers de Pharaon : « ils les ont reniés, par injus-
tice et orgueil, et alors que leurs 4mes étaient intimement convain-
cues. Regarde bien comment fut la fin des corrupteurs »*.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

9. — Injustice et perversité

Notons parmi les particularités de la répétition deux fois dans
le Coran du récit de la substitution par un groupe d’Israélites d’un

. Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 29
. Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 42.
. Coran, sourate 11 : Houd, v. 116.
. Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 14.

H W N A

traite_amour_coran_francais_C6.indd 132 @ 06/11/2016 19:32:36



mot autre que celui qui leur avait été dit, la création d’une relation
de substitution entre injustice et perversité. Remarquons d’abord la
grande similitude entre les deux versets de la sourate mecquoise Al-
A‘réf et les deux versets de la sourate médinoise La Vache :

« Quand on leur dit : habitez cette Cité et mangez de ses pro-
duits ou vous voudrez. Dites : pardon et franchissez la porte,
prosternés. Nous vous pardonnerons vos péchés et nous en
donnerons davantage aux bienfaisants. Ceux qui ont commis

I'injustice parmi eux ont substitué un mot autre que ce qui
leur avait été dit et nous avons envoyé contre eux un courroux
du ciel a cause de leur injustice »".

« Quand nous dimes : - entrez dans cette Cité et mangez de
ses produits ou vous voudrez, en liesse. Franchissez la porte,
prosternés et dites : pardon. Nous vous pardonnerons vos pé-
chés. Nous donnerons davantage aux bienfaisants. Ceux qui
ont commis I'injustice parmi eux ont substitué un mot autre
que ce qui leur avait été dit et nous avons fait descendre sur
eux un courroux du ciel a cause de leur perversité »>.

Remarquons ensuite la petite nuance entre la fin du verset 162 de
la sourate Al-A‘raf et la fin du verset 59 de la sourate La Vache, la-
quelle nuance a permis la substitution de la perversité a I'injustice
qu’explique leur appartenance a la méme famille du mal, en plus de
I'apparition deux fois de « ceux qui ont commis I'injustice » dans le
verset de la sourate La Vache, chose qui n’a pas eu lieu dans le verset
de la sourate Al-A‘raf :

Et Nous avons envoyé et Nous avons fait descendre
contre eux contre ceux qui ont commis l'injustice
un courroux du ciel un courroux du ciel
a cause de leur injustice a cause de leur perversité

L’échange de role par l'injustice et la perversité pour justifier
I’émission ou la descente du courroux du ciel contre ceux qui ont
changé la parole prescrite, renforce la parenté de sens entre injus-
tice et perversité.

1. Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 161-162

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

2. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 58-59.

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 133 @ 06/11/2016

19:32:36



10. - Injustice et mauvaise action (définitions pratiques
de P’Injustice)

Les débuts des trois versets ci-dessous établissent un rapproche-
ment entre injustice et mauvaise action. Ils se caractérisent par le
fait qu’ils constituent des définitions pratiques de I'injustice, qui in-
terviennent dans un contexte de repentance a Dieu. C’est une im-
ploration (dans le verset de la sourate Les Femmes), puis la vo-
lonté de substituer le bien au mal (dans le verset de la sourate Les
Fourmis) et enfin, 'expression du repentir (dans le verset de la sou-
rate La Table servie). Les fins de ces versets ont comme dénomina-
teur commun l'acceptation par Dieu de cette repentance en termes
de pardon et de miséricorde.

Ce qui nous intéresse dans le verset de la sourate Les Femmes,
c’est la définition de «I'injustice envers soi-méme » comme étant
une mauvaise action grace a la conjonction de coordination « ou » :
« Quiconque fait du mal ou fait preuve d’injustice envers lui-
méme, puis implore le pardon de Dieu, trouvera Dieu Tout par-
don, Trés-Miséricordieux »".

Ce qui nous intéresse également dans le verset de la sourate Les
Fourmis, c’est la définition de l'injustice comme un mal apparu
apres une bienfaisance. La définition de I'injustice s’est faite en don-
nant en méme temps son synonyme et son antonyme : « Exception
faite pour celui qui commet de I'injustice, puis substitue le bien au
mal ; Je suis Tout pardon, Trés-Miséricordieux »>.

Et dans le verset de la sourate La Table servie, I'injustice est dé-
finie par deux contraires, la repentance et la réforme. Ce verset est
parmi les rares versets qui définissent I'injustice par son contraire
contextuel et syntaxique : « Quiconque se repent aprés son injus-
tice et se réforme, Dieu se repent en sa faveur. Dieu est Tout par-
don et Tres-Miséricordieux »>.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

11. — Injustice et désobéissance

Ces définitions pragmatiques de I'injustice nous font penser a la
désobéissance aux ordres de Dieu comme étant de I'injustice égale-
ment, comme le confirment les fins de versets des sourates La Vache

1. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 110.
2. Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 11.
3. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 39.

154

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 134 @ 06/11/2016 19:32:36



et Al-A‘raf a 'encontre d’Adam et sa femme. Leur Dieu les ordon-
na de ne pas manger de I'’Arbre : « N’approchez pas de cet Arbre,
sinon vous seriez parmi les injustes »*. Leur désobéissance était
une injustice, comme 'affirme Dieu dans la sourate Taha: « Ils en
mangeérent. Leur nudité leur apparut et ils se couvrirent avec des
feuilles du Paradis. C’est ainsi qu’Adam désobéit a son Seigneur,
et s’égara »>.

Mais Adam et sa femme reconnurent leur désobéissance, en
termes d’injustice envers eux-mémes : « Ils dirent : Seigneur, nous
avons été injustes envers nous-mémes et si Tu ne nous pardonnes
pas et ne nous fais pas miséricorde, nous serons, certes, parmi les
perdants »3.

B. - Injustice envers soi-méme

Nous en arrivons au sujet de fond dans la définition de I'injus-
tice dans le Coran, a savoir que, méme si elle est commise contre au-
trui, elle reste une injustice envers soi-méme, en termes de consé-
quences et de devenir : elle cause la destruction de la personne dans
la vie d’ici-bas et sa perte dans I'au-dela. C’est ce que nous consta-
terons en passant en revue quelques exemples des 29 versets indi-
quant expressément que 'injustice est en réalité une injustice com-
mise envers soi-méme :

Si le verset 229 de la sourate La Vache considére la prise de la
moindre partie de la dote de la divorcée comme une transgres-
sion des limites de Dieu : « Il ne vous est pas licite de prendre quoi
que ce soit de ce que vous leur avez donné. Voila les limites de
Dieu. Ne les transgressez pas. Ceux qui transgressent les limites de
Dieu, ceux-la sont les injustes »%, le premier verset de la sourate Le
Divorce considere la transgression des limites de Dieu comme une
injustice envers soi-méme : « Voila les limites de Dieu ; quiconque
transgresse les limites de Dieu se rend injuste envers soi-méme »°.

Remarquons également dans le verset de la sourate La Caverne
comment l'orgueil du propriétaire des deux jardins était dénoncé

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

Coran, sourate 2 : La Vache, v. 35 ; et Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 19.
Coran, sourate 20 : Taha, v. 121.
Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 23.
Coran, sourate 2 : La Vache, v. 229.
Coran, sourate 64 : Le Divorce, v. 1.

vipwN R

traite_amour_coran_francais_C6.indd 135 @ 06/11/2016 19:32:36



comme une injustice envers soi-méme. La fin de ce verset nous rap-
porte une image de cet orgueil-injustice qu’incarne sa déclaration
sur I'impossibilité de la disparition de ses jardins : « Il entra dans
son jardin et, injuste qu’il était envers lui-méme, il dit : je ne pense
pas que ceci périsse jamais »".

Remarquons également comment le Coran proscrit le report des
mois sacrés (ou la chasse était prohibée), au gré des polythéistes.
Le verset de la sourate Le Repentir considere ce report comme une
injustice envers soi-méme, car il comporte une transgression des
lois de la création en y substituant les caprices des hommes: « Le
nombre des mois, selon le Livre de Dieu, est de douze, au jour ou Il
créa les cieux et la terre. Quatre d’entre eux sont sacrés. Voila la re-
ligion juste. N’y commettez pas d’injustice envers vous-mémes »>.

C. - Négation de lI'injustice de Dieu envers les Hommes
et preuve de l'injustice de ces derniers envers eux-
mémes

Ce qui attire 'attention dans les occurrences de I'injustice envers
soi C’est une expression en fin de verset comportant un rapproche-
ment de la négation de I'injustice de Dieu envers ses serviteurs avec
la réaffirmation de I'injustice des hommes envers eux-mémes (9 fois
sur les 29 fois ou apparait I'injustice envers soi). Notons particulie-
rement les versets ou apparait la substitution de cette injustice en-
vers soi a la mécréance, au démenti et a la moquerie, qui sont ab-
sents ici mais présents dans d’autres versets :

« C’est ce que faisaient leurs prédécesseurs. Dieu n’était pas
injuste envers eux, mais eux, envers eux-mémes, étaient in-
justes »3.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

« N’ont-ils pas parcouru la terre pour voir comment a été la
fin de ceux qui étaient avant eux... De leurs envoyés leurs sont
venus des (signes) éclairants. Dieu n’a jamais été injuste en-
vers eux, mais eux, envers eux-meémes, étaient injustes »*.

. Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 35.
. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 36.
. Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 33.
. Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 9.

H W N A

155

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 136 @ 06/11/2016 19:32:36



« Nous chatidmes chacun pour son péché [...] Dieu n’a jamais
été injuste envers eux, mais eux, envers eux-mémes, étaient
injustes »".

D. - Cas de négation de I'injustice de Dieu envers
Ses adorateurs-serviteurs

La négation de I'injustice de Dieu envers ses serviteurs n’est pas
liée seulement a la formulation complexe susmentionnée. Nous
pouvons la repérer dans d’autres expressions présentes dans les
34 occurrences de cette négation dans le Coran. On peut retrou-
ver ces expressions dans deux contextes : celui de 'anéantissement
des peuples injustes et celui du jugement des hommes au Jour de la
Résurrection. Mais la prédominance est pour la négation de 'injus-
tice de Dieu dans le deuxiéme contexte.

E. - Cas de destruction des peuples injustes : « Dieu
ne veut pas de l'injustice envers les serviteurs
(créatures) »

Concernant le contexte de destruction des peuples injustes dans
la vie d’ici-bas, nous constatons la dominance d’un discours univer-
sel. Le verset de la sourate Pardonneur [Ghafir] exprime la crainte
du Croyant de la famille de Pharaon de voir son peuple connaitre le
méme sort que les peuples détruits. Ce qui importe ici c’est la fin du
verset qui affirme que Dieu ne veut pas d’injustice envers ses servi-
teurs, Il veut seulement punir ceux qui sont rompus ala mécréance,
au démenti et a I'injustice : « Un sort pareil a celui du peuple de
Noé, des ‘Ad, des Thamoud et ceux (venus) apres eux. Dieu ne
veut pas d’injustice envers les serviteurs »>.

Avec la méme universalité du discours, le verset de la sourate Les
Troupeaux affirme I'impossibilité pour Dieu de détruire un peuple
n’ayant pas été préalablement averti: « C’est que ton Seigneur ne
détruit pas injustement les cités, alors que leurs habitants sont in-
conscients »*. La méme impossibilité est affirmée dans le verset de

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 29 : L'Araignée, v. 40.
2. Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 31.
3. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 131.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 137 @ 06/11/2016 19:32:36



la sourate Houd au sujet de peuples réformés : « Il n’était pas de
ton Seigneur de détruire injustement les cités, alors que leurs ha-
bitants ont fait amende honorable »*. Détruire les peuples, Cest
absolument la conséquence de leur injustice : « Ces cités, nous les
avons détruites pour avoir été injustes, et nous avons fixé, pour
leur destruction, une date »2.

F. - Contexte du jugement, sans injustice, des actions
le Jour de la Résurrection : « Dieu ne veut en rien
l'injustice envers les gens »

Concernant le contexte du jugement des actions le Jour de la
Résurrection, nombreuses sont les formules de négation de I'injus-
tice de Dieu. Tout un lexique de la négation est réuni pour confir-
mer 'impossibilité d’une injustice divine :

Voici des versets contenant la négation absolue d’une telle injus-
tice :

1. — Négation de l'injustice avec : « rien »

La négation, avec le pronom indéfini rien, de I'injustice de Dieu
apparait dans trois sourates : « Dieu ne saurait étre en rien injuste
envers les hommes »? ; « Aujourd’hui, nulle Ame ne saurait en rien
subir d’injustice »*; « Et ils ne sauraient en rien subir d’injus-
tice »°.

2. — Négation de I'injustice avec « d’un brin »

Les deux sourates Les Femmes et Le Voyage nocturne se sont
distinguées par la négation de I'injustice de Dieu avec la locution
adverbiale : « d’un brin » : «et ils ne subiront d’un brin I'injus-
tice »°, « Vous ne subirez d’un brin I'injustice »”.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 11 : Houd, v. 117.

. Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 59.

Coran, sourate 10: Jonas, v. 44.

Coran, sourate 36: Yasin, v. 54.

. Coran, sourate 19 : Marie, v. 60.

. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 49 et 124 ; et Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne,
V. 71.

7. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 77.

OV hwWwN =2

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 138 @ 06/11/2016 19:32:36



3. — Négation de I'injustice en termes de « récompense »

Pas d’injustice divine dans lattribution des récompenses :
« Aujourd’hui, chaque dme sera rétribuée selon ce qu’elle aura ac-
quis. Nulle injustice aujourd’hui »". Cette proportionnalité de la
récompense avec les actes est confirmée par la répétition de la for-
mule de fin de verset « ils ne subiront pas d’injustice » intervenue en
fin de versets 11 fois dans le Coran : « et pour que chaque dme soit
rétribuée pour ce qu’elle aura acquis. Ils ne subiront pas d’injus-
tice »*.

G. - Injustice au sens de privation

Dans le verset de la sourate Taha, I'injustice est niée en méme
temps que sa voisine, la privation. Cette proximité nous livre une
nouvelle définition de I'injustice comme étant une transgression au
sens d’'une privation : « Qui fait de bonnes actions, tout en étant
croyant, n’aura a craindre ni injustice ni privation »3.

oy 7

H. - Deux contraires a lI'injustice : équité et vérité

Deux contraires de I'injustice apparaissent dans les acceptions de
Pinjustice, a savoir I'équité (trois fois) et la vérité (une fois), les deux
étant affirmées, alors que I'injustice est catégoriquement niée.

1. — L’injustice comme contraire a I’équité

L’injustice apparait comme contraire a I'équité dans un verset de
la sourate Les Prophetes au sujet de la pesée des actions : « Nous po-
serons les justes balances pour le Jour de la Résurrection. Nulle
ame ne subira en rien l'injustice »*, et a la fin de deux versets de la
sourate Jonas ayant la méme formulation, sur la question des litiges
entre les hommes : « Il sera tranché entre eux avec équité, et ils ne
subiront pas d’injustice »*.

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 17.
Coran, sourate 45 : L’Agenouillée, v. 22.
Coran, sourate 20 : Taha, v. 112.

Coran, sourate 21 : Les Prophétes, v. 47.
Coran, sourate 10:Jonas, v. 47 et 54.

vipwN R

15

traite_amour_coran_francais_C6.indd 139 @ 06/11/2016 19:32:36 ‘



2. — L’injustice comme contraire a la vérité

La sourate Les Groupes présente la méme fin de verset, avec un
seul changement consistant a substituer la vérité a I'équité, car celle-
ci est a 'essence-méme de I'équité : « Ils seront jugés, selon la vé-
rité, et ils ne subiront pas d’injustice »*. Entre dans ce contexte le
verset de la sourate Les Croyants, qui affirme que le verdict du Livre
présentant les actions des hommes au Jour de la Résurrection est
juste : « Et nous avons un Livre qui dit la vérité, et ils ne subiront
pas d’injustice »>.

l. - Dénonciation et avertissement a I’encontre
des injustes

Face a une telle négation catégorique de I'injustice de Dieu en-
vers ses serviteurs, il est logique qu’ll annonce ne pas aimer les in-
justes et qu’ll les dénonce, comme il I'a fait a I'égard des mécréants.
Avant d’étudier les formules d’avertissement communes aux mé-
créants et aux injustes contre les chatiments multiples qui les at-
tendent, nous passons en revue ci-dessous certaines expressions qui
annoncent, aux injustes plus souvent qu’aux autres, leur destruction
dans la vie d’ici-bas et un chatiment dans I'au-dela. Ces formules re-
présentent pour la plupart des fins de versets :

J. - Promesses de destruction

« Dis : savez-vous, si le chatiment de Dieu arrive, brusque-
ment ou ouvertement, qui sera détruit autre que le peuple des
injustes ? »3.

« Ceux qui sont des mécréants dirent a leurs envoyés : nous
vous bannissons de notre terre ou vous revenez dans notre
religion. Dieu révéla alors a ses envoyés: nous détruirons,
certes, les injustes »*.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 69.
. Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 62.
. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v : 47.
. Coran, sourate 14 : Abraham, 13.

H W N A

140

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 140 @ 06/11/2016 19:32:36



« Nous ne sommes pas enclins a détruire les cités que si leurs
habitants sont injustes »".

K. - Promesses d’anéantissement

« Tel est le traitement que ton Seigneur réserve aux cités in-
justes quand il les chitie »>.

« Le chatiment les a pris, eux qui sont injustes »*, « Le déluge
les a pris, eux qui sont injustes »*.

L. - Formule: « Les injustes n’ont aucun soutien »

« Seigneur, celui que tu introduis dans le Feu, tu le couvres
d’opprobre, et les injustes n’ont aucun soutien »°.

« Certes, quiconque associe a Dieu, Dieu lui interdit le para-
dis, son refuge est le Feu et les injustes n’ont aucun soutien »°.

« L’avertissement vous est arrivé, gottez donc (au feu). Les in-
justes n’ont aucun soutien »’.

M. - Formule : « Dieu connait bien les injustes »

Dans cette fin de verset présente dans deux sourates, le Coran af-
firme l'incapacité pour les gens du Livre de souhaiter la mort : Dieu
leur a demandé de prouver la véracité de leur prétention d’étre les
favoris de Dieu en souhaitant la mort, mais ils ne peuvent s’y ré-
soudre a cause de leurs mauvaises actions, appelées ici injustices :
«Ils ne la souhaiteront jamais »°, « Ils ne la souhaiteraient pas, a
cause de ce que leurs mains ont avancé. Dieu connait bien les in-
justes »°.

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

. Coran, sourate 28 : La Narration, v. 59.
. Coran, sourate 11 : Houd, v. 102.
. Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 113.
. Coran, sourate 29 : L'Araignée, v. 14.
. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 192.
. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 72.
. Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 37.
. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 95.
. Coran, sourate 62 : Le Vendredi, v. 7.

O 0ON OV b W N A

Q

traite_amour_coran_francais_C6.indd 141 @ 06/11/2016 19:32:36 ‘



«Dis : si je disposais de ce chatiment que vous voulez hater,
Paffaire serait jugée entre vous et moi. Dieu connait le mieux
les injustes »".

Telles étaient quelques-unes des expressions prouvant que Dieu
n’aime pas les injustes.

TROISIEME CONSTANTE CORANIQUE
Dieu n'aime pas les agresseurs

Dieu annonce ne pas aimer les agresseurs dans trois fins de ver-
sets intervenant dans trois contextes :

1. Contexte de prescription de combattre pour la cause de Dieu
ceux qui combattent les musulmans, avec interdiction de
prendre linitiative du combat, cette initiative étant consi-
dérée comme une agression : « Combattez sur le chemin de
Dieu ceux qui vous combattent. Mais n’agressez pas : Dieu
n’aime pas les agresseurs »>.

Contexte d’'interdiction de ce que Dieu a rendu licites tout
en considérant cette interdiction comme une transgression.
Cette interdiction est confirmée par la prescription de man-
ger ce que Dieu a rendu licite : « Vous qui croyez, ne tenez
pas pour interdites des choses bonnes parmi celles que Dieu
vous rend licites. Ne transgressez pas, Dieu n’aime les trans-
gresseurs »2.

Celui de la prescription de 'humilité et du secret dans la
priére, impliquant implicitement une proscription de I’éléva-
tion de la voix par orgueil* : « Priez votre Seigneur, avec hu-
milité et secret. Il n’aime pas les transgresseurs. Ne semez
pas la corruption sur terre aprés sa réforme. Priez votre

M

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI
w

. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 58.

. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 190.

. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 87-88.

. C'est ce qu'ont explicité les deux derniers versets de la méme sourate, le premier
ordonnant une priére a mi-voix et le deuxieme rendant hommage a l'absence d’orgueil
chez les anges dans leur adoration de leur Seigneur: «Rappelle ton Seigneur en
ton ame, avec humilité et crainte, a mi-voix, le matin et le soir. Ne sois pas parmi les
indifférents. Ceux qui sont aupres de ton Seigneur n’ont point d’orgueil (les empéchant
de I'adorer). lIs le glorifient et devant Lui se prosternent ».

A W N2

o]

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 142 @ 06/11/2016 19:32:37



Seigneur avec crainte et espérance ; la miséricorde de Dieu
est proche des bienfaisants »".

Le verbe ia’tada dérive de la racine a’adaw, tous les deux
signifiant en franqais : agresser ou transgresser (selon le contexte),
tous les deux sont également utilisés dans le contexte de la
transgression du sabbat dans les trois versets ci-dessous :

Forme ia’tad : « Vous connaissez déja ceux qui, d’entre vous,
ont transgressé (ia’tadaw) le sabbat »*.

Forme a’adawa : « Interroge-les sur la Cité riveraine de la mer
quand (ses habitants) transgressaient (yaa’doun) le sabbat »>.

Forme a’adawa : « nous leur dimes: ne transgressez pas (la-
ta’dou) le sabbat et nous rectimes de leur part un pacte ferme »*.

La racine a’a / da / wa composée de deux consonnes et d’'une se-
mi-voyelle, apparait sous deux formes principales :

La premiére qui est directement dérivée de la racine et la plus
fréquente (65 fois) dominée par a’adouww (ennemi) avec 37 oc-
currences, dont le pluriel est aa’dda (6 occurrences) ; il faut y ajou-
ter une seule apparition du verbe ddad (déclarer son animosité), et
ce, contre 20 occurrences pour la famille du verbe ada (au sens de
transgresser) : 3 occurrences pour le verbe, 8 pour son premier nom
d’action : a’oudwdin (agression), 2 pour son deuxiéme nom d’action
adw, 7 occurrences pour son nom d’agent ddoiin (pluriel masculin :
3 fois), ad (singulier : 3 fois) et une fois le pluriel féminin : adiat.

La deuxieme forme est une dérivation ajoutant deux consonnes
a la racine avec 27 occurrences dont 15 pour le verbe ia’tada
(agresser et transgresser) et 9 pour son nom d’agent : mou’atad et
mou’atadoun (au singulier et pluriel) et enfin 3 occurrences pour le
verbe ta’adda (dépasser au sens de transgresser).

Ainsi 'ensemble des occurrences de ces deux formes (et par
conséquent des acceptions de ce mot-clé) est-il de 91. Mais le déno-
minateur commun de ces deux formes, formé des 20 occurrences du
verbe ada et de ses dérivés qui doivent étre ajoutées aux 27 occur-
rences des verbes ‘ia’tada et ta’adda (c’est-a-dire un ensemble de 47

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 55
Coran, sourate 2 : La Vache, v. 65.
Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 163.
Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 154.

PwNR

155

traite_amour_coran_francais_C6.indd 143 @ 06/11/2016 19:32:37 ‘



occurrences sur 91), est porteur du sens de franchissement des li-
mites qui constitue I'étymon de a’oudwdn, de i’atada et de ta’adda,
(agression ou transgression), tel que I'a rapporté des anciens Arabes
Ibn Fériss dans son dictionnaire étymologique™ :

« A’, D et WA constituent un étymon authentique qui est la réfé-
rence de tous les dérivés, a savoir passer outre une chose apres la-
quelle on ne doit pas avancer. Le transgresseur est celui qui agresse
les gens par injustice. L’agression vient de cette outrance, ainsi que
I'animosité, I'agression et la transgression. L’agression est donc une
injustice explicite »2.

En dépit de la véracité de cette définition, nous verrons I’écart
qui existe entre les données des dictionnaires et les occurrences de
I'agression et de la transgression dans le texte coranique, notam-
ment a travers les relations d’affinité qu’entretiennent agression et
transgression avec les autres vices dans les différents contextes de
leurs occurrences.

A. - Agression / transgression, ignorance et absence
de science

Commengons par les occurrences de a’adw (transgression), nom
d’action qui n’apparait que deux fois dans le Coran. Il est présent
d’abord dans un verset de la sourate Les Troupeaux ordonnant aux
croyants de ne pas offenser les divinités des polythéistes. Une telle
proscription établit une relation d’affinité entre transgression et ab-
sence de savoir chez les polythéistes qui n’hésiteraient pas a offen-
ser Dieu pour défendre leurs divinités : « N’insultez pas ceux qu’ils
adorent en dehors de Dieu, ils insulteraient Dieu par transgres-
sion et manque de savoir »>.

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

B. - Agression / transgression et iniquité

Dans la deuxieme apparition de a’adw (transgression), le ver-
set de la sourate Jonas établit une corrélation entre transgression et
impudence en relatant la chasse aux Israélites menée par Pharaon

1. Magqa-is al-lougha.
2. Maqé-is al-lougha, t. 4, p. 249.
3. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 108.

o

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 144 @ 06/11/2016 19:32:37



et ses soldats apres que les premiers aient traversé la mer : « Nous
fimes traverser la mer aux fils d’Israél. Pharaon et ses soldats les
poursuivirent par impudence et agression »”.

Cette corrélation entre transgression et impudence s’est confir-
mée grace au rapprochement de leurs deux noms d’agents dans une
fin de versets répétée trois fois dans le Coran, notamment dans deux
versets presque identiques : « Vous ont été seulement prohibés la
(béte) morte, le sang, la viande du porc et celle dédiée a un autre
(dieu) que Dieu. Toutefois, celui qui est contraint (d’en manger)
n’étant ni impudent ni transgresseur, point de péché sur lui »*.

C. - « Ne suivez pas les pas de Satan, il est pour vous
un ennemi déclaré »

Si nous devons commencer par 'animosité comme étant a I'ori-
gine de I'agression, il est utile de souligner que le tiers des occur-
rences du mot « ennemi » dans le Coran concerne Satan (12 sur
37 occurrences). Il est qualifié d’ennemi déclaré dans huit fins de
versets. Nous prenons cinq exemples de versets représentant des
contextes coraniques constants :

«Nous dimes : O Adam, celui-ci est, certes, un ennemi pour
toi. Qu’il ne vous fasse pas sortir du paradis, toi et ton épouse.
Tu serais malheureux »3.

« O humains, mangez de ce qui est licite et bon sur Terre. Ne
suivez pas les pas de Satan ; il est pour vous un ennemi décla-
ré »*.

« O vous qui croyez !, entrez dans la paix, tous. Ne suivez pas
les pas de Satan, il est pour vous un ennemi déclaré »>.

« Satan est un ennemi pour vous, prenez-le en ennemi. Il ne

fait qu’appeler sa faction a étre parmi les compagnons du
Feu »°.

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

Coran, sourate 10 : Jonas, v. 90.

Coran, sourate 2 : La Vache, v. 173 ; et Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 115.
Coran, sourate 20 : Taha, v. 117.

Coran, sourate 2 ; La Vache, v. 168.

Coran, sourate 2 : La Vache, v. 208

Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 6.

oOwnpwnN =

155

traite_amour_coran_francais_C6.indd 145 @ 06/11/2016 19:32:37 ‘



« Ne vous ai-je pas recommandé, o fils d’Adam, de ne pas ado-
rer Satan ; il est pour vous un ennemi déclaré »".

D. - Péché et agression

Nous passons maintenant a 'étude d’une corrélation entre agres-
sion et péché, que nous avons repérée dans quatre versets dénon-
cant le mauvais comportement de certains Israélites et hypocrites
parmi les musulmans. Il est a noter que cette corrélation est souli-
gnée dans des sourates médinoises, notamment La Vache, qui rap-
pelle le contenu d’un pacte pris par Dieu aux Israélites dans le ver-
set 84 : « Nous primes votre pacte : ne répandez pas votre propre
sang, ne vous évincez pas de vos habitats. Vous y étes engagés en
vous portant témoins »>. Juste apres, intervient le verset 85 pour
nous montrer que ces Israélites ont fait ce qui leur était proscrit de
faire en tuant une partie d’entre eux et en en évingant d’autres de
leurs habitats. Le Coran a qualifié de tels actes comme une hostili-
té dictée par une volonté de péché et d’agression : « Puis voici que
vous vous entre-tuez et que vous évincez une partie d’entre vous
de leurs habitats, coalisés que vous étes contre eux, par péché et
agression »>.

Le péché et agression apparaissent encore conjointement dans
un verset de la sourate La Table servie dénongant la précipitation
avec laquelle certains israélites et hypocrites commettent péché et
agression, en plus de leur vénalité : « Tu les vois qui se précipitent
dans le péché, 'agression et la vénalité »4. A propos des hypocrites,
le verset de la Contestataire met en exergue leurs mauvaises inten-
tions, quand ils tiennent conciliabule pour pécher, agresser et dé-
sobéir au Prophéte : « N’as-tu pas vu ceux, a qui le conciliabule a
été défendu, revenir a ce qui leur est défendu et tenir conciliabule
pour pécher, agresser le Prophéte et lui désobéir »* et ce, avant
de le défendre aux croyants dans le verset suivant: « O vous qui
croyez, quand vous tenez conciliabule, ne tenez pas conciliabule

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 36 : Yasin, v. 60.
. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 84.
. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 85.
. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 62.
. Coran, sourate 58 : La Discussion, v. 8.

vi bW N

145

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 146 @ 06/11/2016 19:32:37



pour pécher, agresser le Prophéte et lui désobéir. Tenez concilia-
bule par bonté et piété »".

E. - Agression et péché dans un contexte de démenti

Nous finissons I'étude de la relation entre agression et péché
par une lecture rapide de quelques versets des sourates Al-Qalam
et Les Fraudeurs. Cette relation apparait avec le nom d’agent du
verbe d’agression dans un contexte de dénonciation de ceux qui dé-
mentent le message de Dieu et dont les vices comprennent entre
autre l'agression et le péché. Dans la sourate Al-Qalam, ces deux
vices occupent les septieme et huitieme places dans la liste des vices
de ceux qui démentent : « N’obéis pas a tout préteur de serment,
vil, détracteur, coureur de médisance, empécheur du bien, agres-
seur, pécheur »*. Dans la sourate Les Fraudeurs, agression et péché
constituent les deux vices qui sont le lot de ceux qui démentent le
Jour du Jugement: « Malheur, ce jour-la, aux mécréants qui dé-
mentent le jour du Jugement. Seul le dément un agresseur pé-
cheur »3.

F. - Transgression, mécréance, dans un contexte
de meurtre des propheétes et désobéissance

Notons, parmi les contextes révélant la réalité de la transgres-
sion, une fin de verset de la sourate La Vache devenue un verset en-
tier dans la sourate La Famille de ‘Imran, dans une similitude entre
les deux versets allant jusqu’a la concordance, notamment de par
la mise en évidence d’une relation entre transgression, mécréance,
meurtre des prophetes et désobéissance. La transgression est placée
la derniére parmi ces quatre mauvaises actions,comme si elle était 1a
pour les caractériser et les identifier :

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

«Ils furent frappés par la pauvreté et la misére et ils encou-
rurent la colere de Dieu. Cest qu’ils démentaient les signes

1. Coran, sourate 58 : La Discussion, v. 9.
2. Coran, sourate 68 : Al-Qalam, v. 8-12.
3. Coran, sourate 83 : Les Fraudeurs, v. 10-12.

7]

traite_amour_coran_francais_C6.indd 147 @ 06/11/2016 19:32:37 ‘



de Dieu et tuaient les propheétes sans le moindre droit. C’est
parce qu’ils désobéissaient et transgressaient »".

«Ils encoururent la colére de Dieu et furent frappés par la
misere. Cest qu’ils démentaient les signes de Dieu et tuaient
les propheétes sans droit. C’est parce qu’ils désobéissaient et
transgressaient »*.

G. - Transgression des limites (lois) de Dieu

Nous passons maintenant a I’étude de trois groupes de versets
qui sont caractérisés par I'apparition des deux formes verbales de
transgression ia’tada (transgresser) et ta’adda (dépasser par trans-
gression). Le contexte général est celui de la proscription de la trans-
gression des limites de Dieu au sujet de deux questions législatives
auxquelles le Coran a accordé un intérét jusque dans le détail. Il
s’agit d’'une part du divorce qui occupe trois versets de la sourate La
Vache (ot Pexpression : limites de Dieu, s’est répétée six fois) et le
premier verset de la sourate La répudiation (ou les limites de Dieu
se sont répétées deux fois) ; d’autre part, c’est ’héritage qui occupe
deux versets intervenant comme une conclusion a la proclamation
des lois de I’héritage au début de la sourate Les Femmes (ot les li-
mites de Dieu se répétent deux fois), ce qui fait dix fois sur les 13 oc-
currences des limites de Dieu® dans le Coran.

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 61.

2. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 112.

3. L'expression voila les limites de Dieu apparait encore, avec la méme formulation
démonstrative, dans le quatrieme verset du je(ine avec proscription d’approcher les
épouses : « Il vous est licite, la nuit du jeline, d’avoir des rapports avec vos femmes...
N’ayez pas de rapports avec elles si vous étes en retraite dans les mosquées. Voila les
limites de Dieu, ne les approchez pas... », (Coran, sourate 2: La Vache, v.187). Les
limites de Dieu sont également évoquées avec la méme formulation au début de la
sourate La Contestataire dans un contexte de dénonciation du Divorce par le formule
du dhihér (sois pour moi comme le dos de ma mere) : « ... c'est pour que vous croyiez
en Dieu et en son Envoyé. Voila les limites de Dieu ; les mécréants auront un tourment
douloureux », (Coran, sourate 58 : La Discussion, v. 4). Les limites de Dieu apparaissent
enfin dans le verset 112 de la sourate Le Repentir dans un contexte d’hommage rendu
aux croyants qui jouissent de huit vertus dont la derniére est celle d'observer ces
limites : « Ceux qui se repentent, qui adorent, qui louent, qui jetinent, qui s'inclinent,
qui se prosternent, qui recommandent le convenable, qui proscrivent le blamable et
qui observent les limites de Dieu, Fais(-en) la bonne nouvelle aux croyants », (Coran,
sourate 9 : Le Repentir, v. 112).

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

o

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 148 @ 06/11/2016 19:32:37



1. — Transgression des lois divines dans le divorce

Les limites de Dieu sont évoquées dans trois versets de la sou-
rate La Vache (229-231), dans le cadre de la proscription de trois
comportements qui concernent le divorce : la premiére proscription
défend au mari de reprendre la moindre chose de ce qu’il a donné
comme dote a sa divorcée. Le motif d’évocation des limites de Dieu
est la crainte de voir les deux conjoints divorcés ne pas observer ces
limites consistant a ce que chacun d’eux se comporte correctement
envers l'autre pendant cette période de retenue. L’observation des
limites de Dieu est évoquée deux fois dans le verset 229 a la forme
négative :

« A moins qu'’ils craignent de ne pas observer les limites de Dieu.
Si vous craignez qu’ils n’observent pas les limites de Dieu ».

Ensuite, I'observation des limites de Dieu est évoquée a la forme
affirmative dans un contexte d’explication de la condition de reprise
de la vie conjugale, a savoir le mariage de la divorcée avec un autre
homme, puis son divorce d’avec ce dernier :

« S’ils pensent observer les limites de Dieu ».

Notons ici 'usage d’'un propos démonstratif dans I'annonce des
limites de Dieu, puis la défense de leur transgression avec le verbe
ia’tada (agresser) dont la préposition habituelle (en arabe) est sup-
primée pour le rendre transitif du fait de sa proximité et de son ho-
mophonie avec le verbe de ta’adda (passer outre avec une intention
d’agression) : « Voici les limites de Dieu ; ne les transgressez pas
(la taa’tadouha). Quiconque passe outre’ (yata‘adda) les limites
de Dieu ».

Ainsi ces limites deviennent-elles le complément d’objet direct
d’un verbe de transgression, en prélude d’'une mise en garde contre
la conséquence d’une telle transgression, a savoir étre du nombre
des injustes : Quiconque passe outre les limites de Dieu, ceux-la
sont les injustes.

Nous constatons ici la mise en évidence d’'un rapprochement
entre transgression et injustice que nous avions repéré au chapitre
de I'injustice. Cette relation sera confirmée dans le verset 231 qui

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Nombreux sont les traducteurs du Coran qui ont traduit taa‘dda (passer outre) ici par
transgresser comme son précédent le verbe /'tada (transgresser). Je leur donne raison,
car les deux verbes ont la méme connotation dans ce contexte. Mais j'ai voulu ici rendre
compte de la nuance entre deux verbes presque homophones.

5]

traite_amour_coran_francais_C6.indd 149 @ 06/11/2016 19:32:37 ‘



insiste, en cas de répudiation, sur la nécessité de garder ou de li-
bérer convenablement la femme, au point de considérer I'inten-
tion du divorcé de garder son épouse pour lui nuire, non seulement
comme une injustice envers la femme mais également envers soi-
méme. Remarquons ici la double présence de la transgression (dans
le contexte de sa proscription) et ce, grace a 'apparition du verbe
de transgression et du verbe faire qui s’y est substitué, en plus de la
proscription de la prise en dérision des signes de Dieu, venue ren-
forcer la proscription de la retenue :

« Ne les gardez pas pour leur nuire, vous transgressez alors.
Quiconque le fait est injuste envers soi-méme. Ne prenez pas les
signes de Dieu en dérision ».

Lisons les trois versets de la répudiation en réfléchissant sur la
grande moralité de considérer la violation des droits de la femme
comme une transgression des limites de Dieu. La question est de sa-
voir pourquoi une telle logique coranique reste absente des discours
de ceux qui défendent les droits de la femme. Cette logique ne doit-
elle pas étre explicitement présente ? :

« La répudiation a lieu deux fois ; donc, gardez-les convena-
blement ou libérez-les avec bienfaisance. Il ne vous est pas
permis de prendre quoi que ce soit de ce que vous leur avez
donné, a moins qu’ils craignent de ne pas observer les limites
de Dieu. Si vous craignez qu’ils n’observent pas les limites de
Dieu, point de grief sur eux dans ce par quoi elle se racheéte.
Voici les limites de Dieu ; ne les transgressez pas. Quiconque
passe outre les limites de Dieu, ceux-la sont les injustes. S’il la
répudie, elle ne lui sera licite par la suite que lorsqu’elle aura
épousé un autre que lui. Si celui-ci la répudie, point de grief
sur eux §’ils reviennent 'un a ’autre, s’ils pensent observer les
limites de Dieu. Voila les limites de Dieu qu’Il explique pour
un peuple qui sait. Si vous répudiez les femmes et qu’elles ar-
rivent a leur terme, retenez-les convenablement ou libérer-
les convenablement. Ne les retenez pas pour leur nuire, vous
transgressez alors. Quiconque le fait est injuste envers soi-
méme. Ne prenez pas les signes de Dieu en dérision »".

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 229-231.

150

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 150 @ 06/11/2016 19:32:37



L’évocation des limites de Dieu se répéte encore deux fois au
premier verset de la sourate Le Divorce, avec un propos démonstra-
tif et un avertissement qui nous rappellent le verset 231 de la sou-
rate La Vache dans un contexte de proscription de I'expulsion ou de
la sortie de la divorcée de sa demeure avant que la période d’attente
n’arrive a son terme. Réapparait encore une relation de cause a effet
entre transgression et injustice, comme dans le verset 229 de la sou-
rate La Vache:

« O Prophéte, quand vous répudiez les femmes, répudiez-les a
la fin de leur période d’attente. Comptez bien la période. Soyez
pieux envers Dieu, votre Seigneur. Ne les expulsez pas de leur
demeure, et qu’elles n’en sortent pas, sauf si elles ont commis
une turpitude explicite. Voila les limites de Dieu. Quiconque
passe outre ses limites est injuste envers lui-méme »".

2. - Transgression des lois divines dans I’héritage

Ce sur quoi le Coran insiste en matiére de divorce, il insiste de
méme en matiere d’héritage. En effet, apres proclamation dans les
détails des commandements de Dieu au sujet des droits des héri-
tiers, ces derniers sont couronnés par une insistance sur ces droits,
au point de les considérer comme des limites de Dieu qui doivent
étre observées. Cette insistance prend la méme tonalité démonstra-
tive dans le verset 13 de la sourate Les Femmes, puis avec un lan-
gage d’avertissement plus explicite dans le verset 14 en cas de trans-
gression. Une comparaison est établie dans les deux versets entre la
promesse du paradis pour ceux qui obéissent a Dieu et a son Envoyé
(en rétribution de leur observation de ces limites) dans le premier
verset, et la menace du Feu pour ceux qui désobéissent a Dieu et a
son Envoyé, car ceci est considéré comme une transgression des li-
mites dans le deuxieme verset, grace a la conjonction et. Lisons at-
tentivement les deux versets de la sourate Les Femmes en réfléchis-
sant sur la singularité de cette sublimation des droits des hommes,
élevés au rang des droits de Dieu :

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

« Voila les limites de Dieu, quiconque obéit a Dieu et a son
Envoyé (Dieu) le fera entrer dans des jardins sous lesquels
coulent des riviéres, et c’est cela le grand succes. Quiconque

1. Coran, sourate 65 : Le Divorce, v. 1.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 151 @ 06/11/2016 19:32:37



désobéit a Dieu et a son Envoyé et passe outre ses limites,
(Dieu) le fera entrer dans un Feu ou il sera éternel. Il aura un
chitiment humiliant »".

Nous revenons a la négation de I'amour de Dieu pour les agres-
seurs et les transgresseurs, au sujet du combat et de la nourriture et
ce, afin de mettre en évidence la motivation d’une telle négation.

H. - Les conditions d’entrée dans le combat

Nous constatons, au sujet de I'interdiction de prendre I'initia-
tive du combat, que le verset 190 de la sourate La Vache intervient
a la téte de cinq versets qui sont parmi les premiers versets de la
prescription du combat. Ils ont la méme essence de proscription de
'agression, avec toutefois la nécessité faire valoir la loi de réciproci-
té en cas d’agression, mais en déclarant explicitement 'objectif du
combat : ce doit étre un combat pour la cause de Dieu, tout en espé-
rant 'arrét des agressions contre les musulmans. Lisons d’abord ces
versets pour vérifier la véracité de ces quatre objectifs coraniques :

« Combattez sur le chemin de Dieu ceux qui vous combattent.
N’agressez pas; Dieu n’aime pas les agresseurs. Tuez-les la
ou vous les trouverez, et chassez-les d’ou ils vous ont chassés.
La persécution est pire que le meurtre. Ne les combattez pas
pres de la Mosquée Sacrée jusqu’a ce qu’ils vous y combattent.
§’ils vous combattent, tuez-les. Telle est la rétribution des mé-
créants. S’ils cessent, Dieu est tout pardon, miséricordieux.
Combattez-les afin qu’il n’y ait pas de persécution et que la re-
ligion soit pour Dieu. S’ils cessent, nulle agression n’aura lieu,
si ce n’est contre les injustes. Mois sacré contre mois sacrés, et
le talion vaut aussi pour les choses sacrées. Quiconque vous
agresse, agressez-le comme il vous a agressés, soyez pieux en-
vers Dieu et sachez que Dieu est avec les pieux »>.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

La proscription de prendre linitiative du combat a donc été
proclamée deux fois, d’abord par une défense de I'agression, a la
fin du premier verset, accompagnée de 'annonce de la négation de
I'amour de Dieu pour les agresseurs : « N’agressez pas. Dieu n’aime

1. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 13-14.
2. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 190-194.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 152 @ 06/11/2016 19:32:37



pas les agresseurs », puis par une défense du combat pres de la
Mosquée Sacrée, sauf si les mécréants en prennent I'initiative : « Ne
les combattez pas pres de la Mosquée Sacrée jusqu’a ce qu’ils vous
y combattent ».
Quant au traitement de réciprocité, il a été proclamé cinq fois :
1. D’abord par une réciprocité de combat : « Combattez ceux
qui vous combattent ».
2. Puis par une réciprocité d’expulsion : « chassez-les d’ou ils
vous ont chassés ».
3. Puis par le talion pour les mois sacrés : « Mois sacré contre
mois sacrés, et le talion vaut aussi pour les choses sacrées ».
4. Par une logique de punition : « §’ils vous combattent, tuez-
les. Telle est la rétribution des mécréants ».
5. Enfin, par une réciprocité d’agression: « Quiconque vous
agresse agressez-le, comme il vous a agressés ».

Quant a la proclamation de I'objectif du combat, elle s’est faite

quatre fois, de facons différentes.

1. D’abord par I'annonce de sa finalité: « Combattez sur le
chemin de Dieu ».

2. Puis en considérant la persécution comme pire que le
meurtre : « La persécution est pire que le meurtre ».

3. Puis en répétant qu’il faut lutter contre la persécution :
« Combattez-les afin qu’il n’y ait pas de persécution et que
la religion soit pour Dieu ». Notons que le début de ce verset
est répété tel quel dans le verset 39 de la sourate Les Butins.

4. Enfin la prescription de la piété a été réaffirmée méme dans le
combat, avec 'annonce que Dieu est avec les pieux : « Soyez
pieux envers Dieu et sachez que Dieu est avec les pieux ».

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

En dépit de cette réalité de combat imposé aux musulmans,
P'occasion reste toujours offerte aux mécréants de cesser le combat,
avec un langage de cessation du combat soutenu d’abord par le
pardon et la miséricorde: « S’ils cessent, Dieu est tout pardon,
miséricordieux », puis par la circonscription de I'agression : « S’ils
cessent, nulle agression n’aura lieu excepté contre les injustes »
et enfin par 'annonce, dans le verset 39 de la sourate Les Butins,
de 'omniscience de Dieu quant aux actions des mécréants : « S’ils
cessent, Dieu verra ce qu’ils font ».

traite_amour_coran_francais_C6.indd 153 @ 06/11/2016 19:32:37



D’aucuns pourraient objecter que ces versets des sourates La
Vache et Les Butins comportent une interdiction de I'agression au
début de la prescription du combat, qu’en est-il de 'agression dans
la sourate Le Repentir, qui contient les derniers versets de combat ?
Nous y répondons en relevant, dans les versets 8-10 de la méme
sourate, trois motifs de la dénonciation par Dieu des pactes avec les
polythéistes. Ces motifs sont d’abord leur manque de respect des
liens de parenté ou des engagements conclus avec les musulmans,
notamment en cas de victoire sur les musulmans. Le premier verset
attribue ce manquement a leur perversité. Notons la reprise de ce
manque de respect tel quel par le verset 10. Leur hypocrisie consti-
tue le deuxieme motif : elle consiste dans le refus de leurs cceurs de
satisfaire les musulmans, quelque soit ce qu’ils disent. Le troisieme
motif réside dans la vente a vil prix des signes de Dieu pour écar-
ter les hommes du chemin de Dieu. Ces trois versets mettent en évi-
dence le penchant a I'agression chez ces polythéistes :

« Comment, serait-ce possible’, alors que s’ils ’emportent sur
vous, ils ne respectent en vous ni parenté ni engagement. Ils
vous satisfont par leurs paroles, alors que leurs cceurs s’y re-
fusent, et la plupart d’entre eux sont des pervers. IlIs ont vendu
a vil prix les signes de Dieu en vue d’écarter les hommes du
chemin de Dieu. Ce qu’ils font est détestable ! Ils ne respectent
en vous ni parenté ni engagement. Ce sont ceux-la les agres-
seurs »>.

l. - Concernant les lois de la nourriture

Au chapitre de I'agression, la prohibition des aliments sains dans
le verset de la sourate La Table servie intervient en deuxiéme posi-
tion parmi les trois versets dans lesquels Dieu annonce ne pas aimer
les agresseurs et les transgresseurs : « Vous qui croyez, ne tenez pas
pour interdits les aliments sains que Dieu vous rend licites. Ne

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Ce « comment » reprend l'interrogation du verset précédent dénongant la conclusion
du pacte de Dieu et de son Envoyé avec des polythéistes ne respectant jamais leurs
engagements : « Comment pourrait-il y avoir pour les polythéistes un pacte de Dieu et
de son Envoyé... »

2. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 8-10.

154

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 154 @ 06/11/2016 19:32:38



transgressez pas, Dieu n’aime pas les transgresseurs »". Mais le fait
de considérer la prohibition des bonnes choses comme une trans-
gression est une fin en soi dans le Coran, pour preuve, son appari-
tion quatre fois, dont une dans le verset des Troupeaux qui dénonce
interdiction de manger de ce sur quoi le nom de Dieu a été pro-
noncé, notamment aprés une proclamation en détail de ce qui est
prohibé par Dieu. De plus, le verset crée une relation entre trans-
gression et égarement sans science du chemin de Dieu : « Qu’avez-
vous a ne pas manger ce sur quoi le nom de Dieu a été prononcé,
alors qu’il vous a déja détaillé ce qu’ll vous a rendu illicite, sauf si
vous y avez été contraints. Nombreux sont ceux qui égarent au-
trui, par leurs passions, sans science. Votre Seigneur connait le
mieux les transgresseurs »*.

La partie victime de cette transgression n’a pas été précisée mais
I'on peut comprendre du contexte qu’il s’agit d’'une transgression
a I'égard de Dieu: « Ne dites pas de ce que vos langues enjolivent
comme mensonge : ceci est licite et ceci est illicite, pour forger le
mensonge contre Dieu. Ceux qui forgent contre Dieu le mensonge
ne réussiront pas »3.

D’autre part, s’autoriser a désacraliser ce qui est sacré est éga-
lement une transgression, comme nous pouvons le constater dans
le verset de la sourate La Table servie, au sujet de la chasse dans
les mois sacrés, chasse considérée comme une transgression : « O
vous qui croyez, Dieu vous éprouvera par quelque gibier qu’ob-
tiendront vos mains et vos lances, afin que Dieu sache ceux qui le
craignent dans le secret. Quiconque transgressera par la suite aura
un chitiment douloureux »*. La preuve en est donnée par la pros-
cription de la chasse dans le verset suivant ou le verbe « tuer » est
utilisé trois fois en guise d’incrimination et en imposant au « tueur »
plusieurs actes d’expiation : offrandes, aumone en nourriture, jetine
et enfin en le mettant en garde contre la vengeance de Dieu: « O
vous qui croyez, ne tuez pas le gibier alors que vous étes dans les
mois sacrés. Quiconque en tue délibérément devra sacrifier un ani-
mal égal a la béte de troupeau qu’il aura tuée - deux hommes in-

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 87.
Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 119.
Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 116.
Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 94.

PwNR

traite_amour_coran_francais_C6.indd 155 @ 06/11/2016 19:32:38



tégres parmi vous en jugeront — en offrande consacrée a la Ka‘ba,
ou bien son rachat sera la nourriture de pauvres, ou son équiva-
lent en jetine, pour qu’il gotite le chatiment de son acte. Dieu par-
donne ce qui s’est antérieurement fait. Quiconque récidive, Dieu
se vengera de lui. Dieu est tout puissant et maitre en vengeance »".

QUATRIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Dieu naime pas les gaspilleurs »

A. - Le gaspillage, le manger et le boire, I'aspect
matériel

Dieu annonce qu’ll n’aime pas les gaspilleurs a la fin de deux ver-
sets des sourates mecquoises Les Troupeaux et Al-A‘raf. La formu-
lation des deux fins de versets est la méme, et comporte une pros-
cription du gaspillage en matiére de nourriture et de boissons, sui-
vie d’'une annonce par Dieu qu’ll n’aime pas les gaspilleurs. La fin
du verset de la sourate Les Troupeaux intervient apres étalage des
bienfaits de Dieu touchant a la création de vergers aux fruits va-
riés. Notons que la proscription du gaspillage est précédée par une
prescription de manger les fruits a leur fructification et d’en don-
ner ce qui est de droit ('aumone) le jour de leur cueillette : « Cest
Lui qui a créé les jardins en treilles et d’autres au sol, les palmiers,
les céréales, les oliviers et les grenadiers, semblables et différents.
Mangez de leurs fruits, quand ils fructifient, donnez-en ce qui est
de droit, le jour de leur récolte. Ne gaspillez pas. Dieu n’aime pas
les gaspilleurs »>.

Quant a la fin du verset de la sourate AI-A‘raf, elle intervient
apres une prescription de la parure sur les lieux de culte. Elle com-
porte deux invitations (a manger et a boire) et une proscription (du
gaspillage) : « O fils d’Adam, prenez votre parure en tout lieu de
culte. Mangez et buvez. Ne gaspillez pas. Dieu n’aime pas les gas-
pilleurs »>.

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 95.
2. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux. v. 141.
3. Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 31.

156

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 156 @ 06/11/2016 19:32:38



Ce sens matériel de isrdf (gaspillage) trouve son origine dans le
radical sarafa dont dérive le verbe asrafa (gaspiller), utilisé six fois
dans le Coran, son nom d’agent mousrif (gaspilleur) 15 fois et enfin
son nom d’action isrdf (gaspillage) deux fois, le total étant de 23 oc-
currences dans le Coran. sara est un étymon juste signifiant « dé-
passer la limite fixée », selon Ibn Fariss, en plus de I'indifférence par
ignorance : « (sarafa), S, R et F constitue un seul étymon signifiant
un dépassement de la limite d’'une chose, ainsi que l'indifférence.
Vous dites: il y a un saraf (un dépassement) dans l'affaire, C’est-
a-dire un dépassement de la limite circonscrite. Quant a I'indiffé-
rence, c’est lorsque 'on dit : je suis passé pres de vous et je ne vous ai
pas remarqués. On dit également que le saraf est I'ignorance et que
sarif est 'ignorant. Ceci puise son sens de ce qui a été précédem-
ment expliqué »".

B. - Le gaspillage, I’'agression et I'ignorance chez
le peuple du Prophéte Loth

La réalité d’une telle origine pourrait étre accréditée dans les dif-
férents propos tenus par le Prophéte Luth dénongant la démesure
avec laquelle se comportait son peuple, qui passait outre ce qui est
admissible chez les humains, par leur pratique de la sodomisation.
Le Coran rapporte trois fois dans trois sourates diftérentes cette dé-
nonciation de Luth usant trois registres : il les a traités de transgres-
seurs dans le verset de la sourate Les Poetes « et vous délaissez ce
que votre Seigneur vous a créé en vos femmes. Vous étes certes un
peuple de transgresseurs »*, et d’ignorants dans le verset de la sou-
rate Les Fourmis : « Venez-vous aux hommes, par désir, en dehors
des Femmes ? Vous étes certes un peuple d’ignorants »*, et enfin
de gaspilleurs dans le verset de la sourate les Remparts : « Certes,
vous venez aux hommes, par désir, en dehors des Femmes. Vous
étes plutdt un peuple de gaspilleurs »*.

Ainsi un rapprochement est-il fait entre transgression, igno-
rance et gaspillage, puisque ces notions occupent la méme place

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

Maqa-is al-lougha, t. 3, p. 153.
Coran, sourate 26 : Les Poétes, v. 166.
Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 55.
Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 81.

PwNR

traite_amour_coran_francais_C6.indd 157 @ 06/11/2016 19:32:38



dans des fins de versets presque identiques de point de vue morpho-
syntaxique et sémantique.

C. - Gaspillage et meurtre

Nous pouvons retrouver le méme sens de dépassement des li-
mites dans le verset de la sourate Le Voyage nocturne : les proches
d’une victime ne doivent pas se venger des parents du meurtrier,
comme le voulait les traditions de vengeance chez les Arabes ap-
pelées gawad. Ainsi, selon ce verset, ne sera tué que le meurtrier
lui-méme : « Ne tuez pas ’ame que Dieu a interdite, sauf de droit.
Quiconque est injustement tué, nous avons donné a son proche un
pouvoir. Que celui-ci ne fasse pas d’excés dans les représailles. Il
sera vainqueur »".

D. - Gaspillage dans les dépenses

Nous trouvons dans la description faite de la juste mesure des
dépenses des serviteurs du Tout-Miséricorde une définition pra-
tique du gaspillage. Le gaspillage est 'antonyme de la ladrerie (dé-
pense en deca de la limite nécessaire) ; mais surtout il soppose a la
juste mesure, qui est 'observance de I'équilibre : « Et qui, lorsqu’ils
dépensent, ne gaspillent ni ne se montrent ladres. C’est entre les
deux (cas) la juste mesure »>.

Apres ce bref exposé de quelques occurrences plus ou moins ma-
térielles du gaspillage, nous passons a la majorité de ces acceptions
qui évoquent un gaspillage moral, dont la conséquence est la perte
de 'ame et non de I'argent.

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

E. - Le gaspillage, aspect éthique

1. — Le gaspillage (I’excés, le dépassement des limites)
et la mécréance (rejet et oubli)

Commengons par le rapprochement entre gaspillage et mé-
créance créée par la présence de la mécréance a coté du gaspil-

1. Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 33.
2. Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 67.

150

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 158 @ 06/11/2016 19:32:38



lage dans un verset de la sourate Taha: « Ainsi rétribuons-nous
quiconque gaspille et ne croit pas aux signes de son Seigneur ».
Apparaissant a la suite d’'un dialogue entre un aveugle et son
Seigneur, ce rapprochement montre que I'indifférence fait partie de
I'étymon du gaspillage. En effet, a la question de I'aveugle sur pour-
quoi il est devenu aveugle, la réponse de Dieu prend la forme d’une
sentence, avec trois fois 'adverbe ainsi et deux fois le verbe ou-
blier pour faire valoir que quand Dieu oublie I'aveugle au jour du
Jugement, C’est la conséquence de I'oubli du gaspilleur (dans la vie
d’ici-bas) des signes de son Seigneur : « Et quiconque se détourne
de mon Edification aura une vie pénible. Nous le ressusciterons
aveugle au jour de la Résurrection. (Celui-ci) dit: mon Seigneur,
pourquoi m’as-tu ressuscité aveugle alors que je voyais ? Il (Dieu)
dit : ainsi mes versets te sont-ils parvenus et tu les as oubliés. De
méme, aujourd’hui, on t'oublie. Ainsi rétribuons-nous quiconque
gaspille et ne croit pas aux signes de son Seigneur. Le tourment de
la vie derniére sera, certes, plus sévére et plus durable »".

2. — Gaspillage et imposture

Passons maintenant a un autre rapprochement établi cette fois-ci
entre le gaspillage (I'exces) et I'imposture dans un verset de la sou-
rate Pardonneur : « Un croyant de la famille de Pharaon, qui ca-
chait sa Foi, dit : tuerez-vous un homme parce qu’il dit : mon sei-
gneur est Dieu et qui vous apporte des preuves de votre Seigneur ?
Dieu ne guide pas quelqu’un qui est imposteur sans limites »>.
Cette fin de verset intervient a la fin de la réplique de ce croyant a
la demande de Pharaon, qui veut tuer Moise dans le verset 26 de la
méme sourate : « Pharaon dit: laissez-moi tuer Moise. Qu’il prie
son Seigneur ! Je crains qu’il ne change votre religion ou qu’il fasse
apparaitre la corruption sur la terre »3.

Remarquons la conformité de la qualification d’imposteur sans
limites donnée a Pharaon, notamment en comparant le verset 28
au verset 26 ol nous nous trouvons face au comble de 'imposture,
lorsqu’il ose accuser de corruption Moise : « Je crains qu’il fasse
apparaitre la corruption sur la terre », lui qui ne faisait quappe-

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 20:Taha, v. 124-127.
2. Coran, sourate 15 : Pardonneur, v. 28.
3. Coran, sourate 15 : Pardonneur, v. 26.

159

traite_amour_coran_francais_C6.indd 159 @ 06/11/2016 19:32:38 ‘



ler Dieu: « tuerez-vous un homme parce qu’il dit: mon seigneur
est Dieu ? », et nous nous trouvons également face a un imposteur
sans limites lorsqu’il défie Dieu, inconscient de sa toute puissance :
« Qu’il prie son Seigneur ».

3. — Gaspillage et démenti

Nous passons maintenant a un cas d’exceés de dénégation, expo-
sé par des versets du début de la sourate Yésin. C’est le récit des ha-
bitants d’'une cité qui ont traité trois envoyés de menteurs. Ces cita-
dins semblent rompus a la mécréance, a I'entétement et au mauvais
présage ; il est donc tout a fait logique que ces envoyés finissent cette
polémique en qualifiant ces citadins de peuple de gaspilleurs, en-
clins a 'outrance : ce gaspillage signifie leur indifférence vis-a-vis du
chatiment de Dieu, indifférence qui est a 'essence méme de la no-
tion du isrdf (gaspillage) :

« Donne-leur 'exemple des habitants de la cité quand leur
vinrent les envoyés. Nous leur envoyames alors deux envoyés
qu’ils ont démentis. Nous les renforcimes par un troisiéme
et tous trois dirent : vers vous nous sommes, certes, envoyés.
(Les citadins) dirent: vous n’étes que des hommes, comme
nous. Le Tout miséricordieux n’a rien envoyé. Vous ne faites
que mentir. (Les envoyés) dirent: certes notre Seigneur sait
que nous vous sommes envoyés. Et nous n’avons qu’a trans-
mettre clairement le message. (Les citadins) dirent: nous
voyons en vous un mauvais présage. Si vous ne cessez pas,
nous vous lapiderons et un tourment douloureux vous tou-
chera de notre part. (Les envoyés) dirent : votre présage vient
de vous-mémes, est-ce que parce que 'on vous a rappelés ?
Vous étes plutot un peuple enclin a 'outrance »".

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

4. — Gaspillage et corruption

Deux versets de la sourate Les Poétes nous livrent une définition
explicite des gaspilleurs comme étant des gens qui sément la cor-
ruption sur la terre et ne la réforment pas. Cette définition est don-
née dans le cadre de 'appel du Prophete Salih a son peuple d’étre
pieux envers Dieu et de ne pas obéir a des hommes ayant ces deux

1. Coran, sourate 36:Yasin, v. 13-19.

1o

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 160 @ 06/11/2016 19:32:38



vices : « N’obéissez pas aux ordres des gaspilleurs qui sément la
corruption sur la terre et ne réforment pas »".

5. — Gaspiller envers soi-méme

Nous arrivons a la perle des versets sur le gaspillage et 'exces,
a savoir le verset de la sourate Les Groupes qui met en évidence la
réalité du gaspillage comme étant un gaspillage envers soi-méme,
comme nous I'avons constaté pour I'injustice, considérée par bon
nombre de versets comme étant une injustice envers soi-méme.
Partant de I'importance du discours implicite dans les langues en
général et dans le Coran en particulier, nous pouvons considérer
tout exces, quel que soit son contexte, comme une outrance envers
soi-méme, les « outranciers » devant étre compris comme étant ou-
tranciers envers eux-mémes. Cette interprétation repose sur une
regle d’or consistant a interpréter le Coran par le Coran, notam-
ment en matiere de finalité et d’objectifs éthiques.

Le gaspillage signifie, dans le verset de la sourate Pardonneur, la
dominance des péchés, tous effagables, grace a la présence du par-
don dans la trame du verset, ainsi qu’a I'appel lancé aux outranciers
envers eux-mémes a ne pas désespérer de la miséricorde de Dieu :
«Dis: O mes serviteurs qui vous étes montrés excessifs envers
vous-mémes, ne désespérez pas; Dieu pardonne tous les péchés.
Il est le tout pardon, le miséricordieux »*. Ce qui prouverait da-
vantage cette dominance des péchés, c’est le rapprochement entre le
pardon des péchés et I'excés dans la conduite apparus comme com-
plément d’objet du verbe pardonne dans cette sincere imploration
des combattants : « Leurs seules paroles étaient : o notre Seigneur,
pardonne-nous nos péchés et nos exces en notre conduite, affer-
mis nos pas et secours-nous contre le peuple des mécréants »>.

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

6. — Gaspillage et orgueil chez le Pharaon

Notons parmi les liens entre le gaspillage (ou 'exces) et les autres
vices, celui qui est le propre de Pharaon, a savoir I'orgueil apparais-

1. Coran, sourate 26: Les Poeétes, v.151-152. Il s'agit de neuf hommes qui ont été
dénoncés avec la méme formule dans un verset de la sourate Les Fourmis : « Il y avait
dans la cité neuf hommes qui semaient la corruption sur la terre et ne réformaient
pas », Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 48.

2. Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 53.

3. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 147.

o1

traite_amour_coran_francais_C6.indd 161 @ 06/11/2016 19:32:38 ‘



sant conjointement avec le gaspillage et I'outrance, deux vices dé-
noncés deux fois dans le Coran :

« Seule une partie de son peuple a cru a Moise, par peur des
tourments infligés par Pharaon et son Conseil. Pharaon était
hautain sur la terre et il était parmi les outranciers »".

« Nous avons sauvé les Fils d’Israél du tourment humiliant in-
fligé par Pharaon, il était hautain et parmi les outranciers »>.

7. — Gaspillage et criminalité

Trois versets de la sourate Les Ouragans se sont distingués par le
rapprochement entre gaspillage/outrance et criminalité, qui sont le
lot du peuple de Luth lors de I'explication des anges 8 Abraham du
but de leur visite, a savoir faire périr ces criminels outranciers : « Ils
dirent : nous sommes envoyés a un peuple de criminels, pour faire
tomber sur eux des pierres d’argile, marquées chez ton Seigneur a
I'intention des outranciers »3.

La destruction du peuple de Luth par Dieu nous permet de pas-
ser de 'exposé des relations entre le gaspillage et les autres vices, a
celui de la destruction des gaspilleurs dans la vie d’ici-bas, et du ché-
timent dans 'au-dela que Dieu leur a préparé.

F. - Destruction des gaspilleurs

Les versets du début de la sourate L’Ornement donnent un aver-
tissement séveére aux polythéistes de Quraych, selon lesquels ils ne
font pas exception pour ce qui est du sort qui a frappé les peuples
gaspilleurs. Leur excés consistait a se moquer de leurs prophetes.
Il ne fait pas de doute qu'une telle moquerie constitue une ou-
trance envers soi-méme, car il émane d’une indifférence vis-a-vis de
la victoire qui est le lot des prophetes et de ceux qui les suivent :
« Renoncerions-nous a vous punir par absolution, (rien que) parce
que vous étes un peuple d’outranciers ? Combien avons-nous en-
voyé de prophétes aux anciens ¢ Chaque fois que leur venait un

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 10 : Jonas, v. 83.
2. Coran, sourate 44 : La Fumée, v. 31.
3. Coran, sourate 51 : Les Ouragans, v. 32-34.

o2

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 162 @ 06/11/2016 19:32:38



Prophéte, ils s’en moquaient. Ainsi en avons-Nous fait périr de
plus redoutables qu’eux. Et Pexemple des anciens est passé »".

La victoire dans la sourate Les Prophétes est confirmée par I'ap-
parition de son corollaire, le salut, qui leur est promis, comme la
destruction est promise aux gaspilleurs et outranciers: « Nous
n’avons envoyé, avant toi, que des hommes auxquels nous inspi-
rions (la révélation), interrogez les détenteurs des Ecritures si vous
ne savez pas, puis nous avons tenu notre promesse envers eux en
les sauvant, eux et ceux que nous voulions sauver, et nous avons
fait périr les outranciers »>.

G. - Le gaspillage et le chatiment du Feu

Nous terminons cette recherche, pleine de dénonciation a I'égard
des gaspilleurs, par un autre avertissement qui leur est donné, a sa-
voir le fait qu’ils seront les compagnons du Feu, comme c’est le cas
des mécréants et des injustes, avertissement lancé par le croyant de
la famille de Pharaon : « Il ne fait pas de doute que ce a quoi vous
m’appelez n’a rien de réel ni dans la vie d’ici-bas ni dans 'au-dela,
que notre retour sera a Dieu et que les gaspilleurs outranciers se-
ront les compagnons du Feu »3.

CINQUIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Certes, Dieu n'aime pas les traitres »

Dieu annonce ne pas aimer les traitres trois fois dans le Coran
dans deux contextes :

Le premier est celui du combat, dans deux situations :

Dans la premiére situation, Dieu annonce qu’ll défend les
croyants et 'annonce de cette défense est une maniere de dire qu’il
les aime, la fin du verset 38 fournissant la preuve qu’ll n’aime pas
les traitres et les mécréants : « Dieu défend ceux qui croient. Dieu
n’aime pas les traitres mécréants »*.

Dans la deuxieme situation, Dieu ordonne a son Prophete de
prendre l'initiative de rompre les pactes qui le lient a un peuple dont

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

. Coran, sourate 43 : L'Ornement, v. 5-8.
. Coran, sourate 21 : Les prophétes, v. 7-9.
. Coran, sourate 15 : Pardonneur, v. 43.
. Coran, sourate 22 : Le Pélerinage, v. 38.

H W N A

155

traite_amour_coran_francais_C6.indd 163 @ 06/11/2016 19:32:38 ‘



il craint la traitrise, le but de cette rupture étant de repousser la trai-
trise : « Et si jamais tu redoutes de la part d’un peuple une traitrise,
prends alors les devants de la rupture a leur égard. Dieu n’aime
pas les traitres »".

Le deuxieme contexte : Dieu n’aime pas les traitres et interdit
donc toute discussion en faveur des hypocrites, car si leur défense
est possible dans la vie d’ici-bas, elle sera impossible au jour de la
résurrection : « Ne discute pas en faveur de ceux qui se trahissent
eux-mémes. Dieu n’aime pas les traitres pécheurs. Ils se cachent
des hommes et ne se cachent pas de Dieu qui est présent lorsqu’ils
ourdissent en paroles des complots qu’Il désavoue. Dieu cerne ce
qu’ils font. Vous voila qui parlez en leur faveur dans la vie d’ici-
bas, qui interviendra (devant) Dieu en leur faveur le Jour de la
Résurrection, ou qui sera leur répondant ? »>

Les Kh, W et N sont les trois consonnes d’un radical authen-
tique arabe et d'un mot coranique qui est présent 15 fois dans le
Coran. L’étymon de khawana qui devient khdna signifie le man-
quement a la fidélité, comme I'a rapporté Ibn Fariss dans ses Magqa-
is : « khawana (composé de Kh, W et N) est un seul radical authen-
tique dont I'étymon est le manquement. On dit : il I'a trahi, le trahit
d’une traitrise qui signifie le manque de fidélité (ne pas remplir ses
engagements). On dit : tel a frahi mon droit, c’est-a-dire il ne me I'a
pas rendu entier »>.

Avec ce sens du manque et du manquement, la traitrise a, avec
les autres vices et notamment l'injustice, un dénominateur com-
mun, a savoir un empiétement sur le droit d’autrui, contrairement a
la fidélité, antonyme de la traitrise, qui exige de remplir pleinement
ses engagements.

A. - Traitrise, mécréance et péché

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

C’est pourquoi il est normal de voir la traitrise apparaitre tan-
tot aux cOtés de la mécréance, comme a la fin du verset de la sourate
Le Pelerinage : « Dieu n’aime pas les traitres mécréants »* ou aux

. Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 58.
. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 107-109.
. Maqé-is al-lougha, t. 2, p. 186.
. Coran, sourate 22 : Le Pélerinage, v. 38.

H W N A

o4

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 164 @ 06/11/2016 19:32:38



cotés du péché, comme a la fin du verset de la sourate Les Femmes :
« Dieu n’aime pas les traitres pécheurs »".

Notons comme une particularité 'usage de la forme d’exagéra-
tion du nom d’agent du verbe de la traitrise khawwdn (trés traitre),
qui apparait deux fois contre une fois seulement pour I'usage du
nom d’agent normal khd’inin (traitres).

Le rapprochement entre la traitrise et la mécréance ou le péché
dans les fins de versets susmentionnées met en évidence le mauvais
sort des traitres. Bien qu’elles soient peu nombreuses dans le Coran,
les occurrences de la traitrise nous expliquent pourquoi Dieu a an-
noncé trois fois n’avoir pas d’amour pour les traitres.

B. - Traitrise dans les conflits

Nous commencons I'étude de ces occurrences par la traitrise en
cas de litiges entre les hommes. Nous entendons par traitrise ici le
mensonge forgé pour obtenir satisfaction devant la justice. C'est
pourquoi Dieu prescrit a son Prophete de juger les hommes selon la
vérité qu’ll lui a révélée en guise d’instruction. Cette prescription est
accompagnée d’une interdiction de prendre la défense des traitres :
« Nous t’avons révélé le Livre par la vérité, pour que tu juges entre
les hommes selon ce que Dieu t’a fait voir. Ne sois pas défenseur
des traitres »>.

C. - «Vous vous étes trahis vous-mémes »

La trahison, selon la logique coranique, est une traitrise envers
soi-méme. Cette spécificité sémantique qu’elle a en commun avec
Iinjustice et le gaspillage est d’ailleurs marquée, d’'un point de vue
morphosyntaxique, par la forme pronominale du verbe « se trahir »
renforcée par le pronom : soi-méme, (c’est la traduction de la forme
spéciale arabe ikhtdna). Elle est utilisée deux fois dans le Coran,
d’abord dans un contexte de dénonciation de la trahison des hypo-
crites qui ourdissent en paroles des complots que Dieu n’agrée pas.
Rappelons ici le lien qui existe entre I'interdiction de prendre la dé-
fense des traitres dans le verset de la sourate Les Femmes susmen-

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 107.
2. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 105.

o5

traite_amour_coran_francais_C6.indd 165 @ 06/11/2016 19:32:39 ‘



tionné et 'interdiction de parler en faveur de ceux qui se trahissent
eux-mémes dans les deux versets voisins suivants : « Ne discute pas
en faveur de ceux qui se trahissent eux-mémes. Dieu n’aime pas les
traitres pécheurs. Ils se cachent des hommes et ne se cachent pas
de Dieu qui est présent lorsqu’ils ourdissent en paroles des com-
plots que Dieux n’agrée pas »". Elle est également apparue dans un
autre contexte consistant a rendre licite, de nuit, le rapport sexuel
des jetineurs avec leurs femmes, pour prévenir une tentation, expri-
mée dans un langage de traitrise envers eux-mémes : « Il vous est li-
cite, dans la nuit du jetine, le rapport avec vos femmes. Dieu sait
que vous vous étes trahis vous-mémes. Il s’est repenti en votre fa-
veur et il vous a pardonné. Maintenant, fréquentez-les et cherchez
ce que Dieu a prescrit pour vous »>.

D. - Trahir Dieu

Notons parmi les particularités des occurrences de la traitrise
dans le Coran, le fait de considérer que trahir le Prophéte ou les dé-
pots confiés, c’est trahir Dieu. L'importance d’une telle perception
de la traitrise peut étre soulignée de deux fagons. Tout d’abord, le
verset interdisant la trahison des dép6ts (n°® 27) apparait avant celui
dénongant la traitrise a I'encontre du Prophéte (n°71). Ensuite,
C’est la proscription de la trahison de Dieu et du Prophéte qui appa-
rait avant celle de la trahison des dépots confiés, comme pour dire
que trahir ces dépots, c’est trahir Dieu. Remarquons enfin la place
des dépdts, apparus comme complément d’objet du verbe trahir,
pour confirmer ce qui est déja connu chez les Arabes, a savoir que
la trahison est 'antonyme de la fidélité, car les amdnat (les dépots)
sont le pluriel de la amdna (la fidélité) en arabe : « Vous qui croyez,
ne trahissez pas Dieu, ni 'Envoyé, et ne trahissez pas les dépots a
vous confiés, alors que savez »3.

Le fait de considérer la trahison a 'encontre du Prophéte comme
celle a 'encontre de Dieu se confirme dans le deuxiéme verset de la
sourate Les Butins. En effet, pour repousser une trahison ultérieure
a lencontre du Propheéte de la part des mécréants de La Mecque,

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 107.
2. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 187.
3. Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 27.

oo

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 166 @ 06/11/2016 19:32:39



Dieu a rappelé a leurs prisonniers libérés (a la suite de leur échec ala
bataille de Badr) leur trahison antérieure exprimée cette fois-ci dans
un registre de trahison a 'encontre de Dieu : « Et s’ils veulent vous
trahir, ils ont déja trahi Dieu auparavant et Il ’a emporté sur eux.
Dieu est omniscient et sage »".

SIXIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Certes, Dieu n’aime pas les corrupteurs »

Dieu annonce ne pas aimer les corrupteurs deux fois dans le
Coran, dans deux contextes :

D’abord dans le verset 77 de la sourate La Narration, dans un
contexte de recommandation a ceux a qui le savoir est donné : IIs
doivent avoir pour but leur vie dans 'au-dela, et pour cela étre bien-
faisants envers les hommes et éviter que la corruption ne se répande
sur la terre : « Cherche dans ce que Dieu te donne la vie derniére ;
n’oublie pas ta part de la vie d’ici-bas. Agis bellement comme Dieu
a bellement agi envers toi. Ne cherche pas la corruption sur la
terre, Dieu n’aime pas les corrupteurs »>.

Et dans le verset 64 de la sourate La Table servie, c’est un contexte
de dénonciation de la mécréance et de la tyrannie des Israélites. Il
est dit notamment que leur action vise la corruption sur la terre par
le biais de la guerre qu’ils allument et que Dieu éteint toujours : « Ce
que ton Seigneur a révélé ne fera qu’accroitre chez bon nombre
d’entre eux leur débordement et leur mécréance... Chaque fois
qu’ils allument un feu pour la guerre, Dieu I'éteint : ils ne s’en dé-
meénent pas moins a semer la corruption sur la terre. Dieu n’aime
pas les corrupteurs »>.

Si 'annonce par Dieu qu’ll n’aime pas les corrupteurs est sem-
blable aux autres annonces déja étudiées a I'égard de ceux qui in-
carnent les vices déja dénoncés, la fin du verset de la sourate La
Vache se distingue par 'annonce que Dieu n’aime pas la corruption
en elle-méme. Cela représente une dénonciation la plus sévere tou-
chant un vice donné : « ils se déménent sur la terre pour y semer la

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 71.
2. Coran, sourate 27 : La Narration, v. 77.
3. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 64.

o7

traite_amour_coran_francais_C6.indd 167 @ 06/11/2016 19:32:39 ‘



corruption et détruire labour et progéniture. Or, Dieu n’aime la
corruption »".

Le verbe fasada, (se corrompre) composé des consonnes F, S et
D, est un radical authentique présent 49 fois dans le Coran, avec
une prédominance de son nom d’agent moufsidin (corrupteurs) (21
fois), suivi par son verbe redondant d’'un morphéme : Afsada (14
fois), puis de son nom d’action fasdd a (11 fois). Quant au radical
fasada, il n’apparait que trois fois.

On peut donc dire que la corruption a deux dérivations princi-
pales ; la premiére étant le verbe afsada et son nom d’agent moufsi-
din, avec un ensemble de 35 occurrences. La deuxiéme dérivation
est celle du nom d’agent fasdd (corruption) et son radical fasada,
avec un ensemble de 14 occurrences.

L’origine de la corruption est une altération qui fait perdre a la
chose son équilibre, au sens de I'égalité et de la droiture, comme
'a rapporté ar-Raghib al-Asfahani dans ses Moufradat alfadh al-
Qur’dn : «la corruption est une altération qui fait perdre a une
chose son équilibre, au sens (physique) de I'égalité et de la droiture,
que cette perte soit petite ou grande. Elle est antonyme de la ré-
forme (au sens de la droiture). La corruption touche a 'ame comme
elle touche au corps et aux choses subissant une altération ».

Nous ne pouvons pas étudier les occurrences de la corruption
sans tenir compte de sa morphosyntaxe sémantiquement chargée de
la volonté de Celui Qui a révélé le Coran, a savoir proscrire la cor-
ruption et dénoncer les corrupteurs. Ce qui attire I'attention dans
ces acceptions, c’est leur confirmation de la définition de la corrup-
tion par son antonyme : la réforme, notamment quand il s’agit de
la corruption de I'dme, qui signifie mauvaise action. Cet aspect de
la corruption est la raison de sa corrélation avec son lieu récurrent
apparaissant chaque fois que la corruption est évoquée, a savoir la
terre. Méme quand un autre vice apparait comme synergique de la
corruption, il acquiert une dimension terrestre, comme le verrons
avec la hauteur, qui devient une hauteur sur la terre.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 205.
2. Moufradat alfadh al-Qur’an, p. 636.

oo

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 168 @ 06/11/2016 19:32:39



A. - La corruption comme antonyme de la réforme

Une relation de contradiction entre corruption et réforme est ap-
parue dans deux versets de la sourate Al-A‘raf qui se distinguent par
la répétition deux fois de la formule de proscription : « Ne semez
pas la corruption sur la terre aprés sa réforme », sans le moindre
changement. La proscription de la corruption dans le premier ver-
set s’adresse aux musulmans, alors qu’elle s’adresse dans le deu-
xiéme verset au peuple de Chou‘ayb. Concernant la premiere appa-
rition de la dite formule, nous constatons qu’elle intervient en téte
du verset 56, directement aprés 'annonce, a la fin du verset 56 de
I'absence de 'amour de Dieu pour les agresseurs. Elle est donc pla-
cée au juste milieu de deux ordonnances de la priere a Dieu (avec
humilité, secret, espérance et crainte) en téte du verset 55 et preés de
la fin du verset 56, comme si 'absence de la corruption sur la terre
est une condition a 'obtention du rang de bienfaisants dont la mi-
séricorde de Dieu est proche : « Priez votre Seigneur, avec humi-
lité et en secret. Il n’aime pas les transgresseurs. Ne semez pas la
corruption sur la terre apres sa réforme. Priez votre Seigneur avec
crainte et espérance ; la miséricorde de Dieu est proche des bel-
agissants »".

Concernant la deuxiéme apparition de la dite formule, nous
constatons qu’elle constitue une proscription intervenue au terme
de trois recommandations faites par le Prophete de Dieu Chou‘ayb
a son peuple : « Et aux Madyan, leur frére Chou‘ayb dit : O mon
peuple, adorez Dieu, vous n’aurez pas de Dieu autre que Lui. Une
preuve vous est venue de votre Seigneur. Faites donc pleinement
mesure et poids. Ne dépréciez pas aux gens leurs marchandises.
Ne semez pas la corruption sur la terre apreés sa réforme. Cela est
mieux pour vous, si vous étes croyants »>.

Nous terminons cet exposé de la relation de contradiction entre
corruption et réforme par deux versets de la sourate La Vache. Le
premier met en évidence le mensonge des hypocrites quand ils ré-
pliquent a la proscription de la corruption qui leur est adressée en
prétendant qu’ils sont des réformateurs. Mais le verset suivant ré-
affirme ce qui est déja affirmé, a savoir qu’ils sont des corrupteurs

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 55-56.
2. Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 85.

1o

traite_amour_coran_francais_C6.indd 169 @ 06/11/2016 19:32:39 ‘



sans le réaliser : « Si ’on leur dit : ne semez pas la corruption sur
la terre, ils disent : nous sommes, certes, des réformateurs. En fait,
ils sont les corrupteurs, mais ils ne le réalisent pas »".

B. - Ne sévissez pas sur la terre en corrupteurs

La formule des deux versets de la sourate Al-A‘raf n’est la seule
a proscrire la corruption. Il y a une autre formule de proscription, a
savoir : « Ne sévissez pas sur la terre en corrupteurs » présente cinq
fois dans le Coran, dont trois citant le Prophéte Chou‘ayb. Nous
en prenons deux exemples : « Et aux Madyan, leur fréere Chou‘ayb
dit : O mon peuple, adorez Dieu et espérez le Jour Dernier. Ne sé-
vissez pas sur la terre en corrupteurs »*; « O mon peuple, adorez
Dieu. Faites donc pleinement mesure et poids. Ne dépréciez pas
aux gens leurs marchandises. Ne sévissez pas sur la terre en cor-
rupteurs »3.

Et voici un troisieme verset citant quelques clauses du pacte
conclu par Dieu avec les Israélites : « Et lorsque Moise demanda de
I’eau pour son peuple, Nous dimes : frappe le rocher de ton baton.
Douze sources en jaillirent. Chaque tribu trouva son abreuvoir.
Mangez et buvez de la rétribution de Dieu et ne sévissez pas sur la
terre en corrupteurs »“.

C. - Corruption de la terre et des cieux et tout
ce qui s’y trouve

Ce qui attire Iattention dans les occurrences peu nombreuses
du radical fasada (se corrompre), c’est leur contexte d’éthique co-
ranique générale, touchant aux objectifs généraux de la Charia. En
effet, ce verbe apparait dans deux versets de la sourate Les Croyants,
qui dénoncent la fagon dont les polythéistes récusent la vérité que
le Prophete leur apporte de Dieu et que ces polythéistes détestent,
parce qu’elle est contraire a leurs passions. Suivre ces passions pour-
rait engendrer la corruption des cieux et de la terre, ce qui signi-

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 11-12.
. Coran, sourate 29 : L'Araignée, v. 36.
. Coran, sourate 9 : Houd, v. 85.
. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 60.

H W N A

7]

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 170 @ 06/11/2016 19:32:39



fierait leur destruction. Mais le mot « vérité », répété trois dans ces
deux versets, rend nulle une telle corruption, et par conséquent une
telle destruction. C’est d’ailleurs la fonction du « si » hypothétique
qui dénote la nullité de la conclusion pour la nullité de la cause,
comme le jugent les grammairiens arabes: « Ou bien diront-ils
qu’il est hanté par les Djinns. Au contraire, il leur apporte la vé-
rité et la plupart d’entre eux détestent la vérité. Si la vérité suivait
leurs passions, les cieux et la terre et ceux qui y sont seraient cor-
rompus »".

Ce verbe est encore présent dans la sourate Les Prophetes, qui
dénonce le polythéisme, et démontre la nullité de toute divinité en
dehors de Dieu, car leur existence pourrait causer la corruption des
Cieux et de la terre, comme l'indique le si hypothétique, comme
nous 'avons déja souligné : « Ont-ils pris des dieux, qui, de la terre,
ressuscitent (les morts) ? §’il y avait des dieux autres que Dieu, ils
(le ciel et la terre) seraient corrompus. Gloire a Dieu, Seigneur du
Trone, Il est au-dessus de ce qu’ils racontent »>.

Ce verbe apparait aussi dans un contexte de valorisation de
I'échec de Goliath tué par David. La sagesse de Dieu y est mise en
évidence, qui repousse des hommes par des hommes pour empé-
cher la corruption de la terre: « Aussi les mirent-ils en déroute,
par la permission de Dieu. David tua Goliath. Dieu lui donna la
royauté, la sagesse et lui apprit ce qu’Il voulait. Si Dieu ne repous-
sait pas les hommes les uns par les autres, la terre serait corrom-
pue. Mais Dieu est détenteur de grace pour les mondes »>.

D. - Corruption et effusion du sang

Le Coran nous cite le récit de la création de ’homme, quand les
anges contestérent son investiture comme lieutenant de Dieu sur
la terre, parce qu’il y sémerait la corruption et y verserait le sang :
« Lorsque ton Seigneur dit aux anges : je vais placer sur la terre
un lieutenant. Ils dirent : y placeras-tu celui qui y sémera la cor-

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 71.
2. Coran, sourate 21 : Les Prophetes, v. 22.
3. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 251.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 171 @ 06/11/2016 19:32:39



ruption et y versera le sang, alors que nous glorifions ta louange et
proclamons ta sainteté ? Il dit : je sais ce que vous ne savez pas »".

E. - Famille de la corruption

1. — Corruption et gaspillage

Nous avons déja souligné, dans le chapitre du gaspillage, un lien
entre le gaspillage et la corruption, établi par la recommandation du
Propheéte Salih a son peuple de ne pas obéir aux gaspilleurs, et sa dé-
finition du gaspillage comme étant une corruption et donc comme
antonyme de la réforme: « N’obéissez pas aux ordres des gaspil-
leurs qui sément la corruption sur la terre et ne réforment pas ».

2. — Corruption de Pharaon, ses excés et son orgueil

Le mauvais comportement de Pharaon crée encore dans le
Coran un lien entre corruption et gaspillage justifié par leur rapport
a lorgueil. En effet, nous avons remarqué, dans le chapitre du gas-
pillage, une corrélation entre le gaspillage de Pharaon et son orgueil
dans deux versets : « Pharaon était hautain sur la terre et il était
parmi les outranciers »* ; « Nous avons sauvé les Fils d’Israél du
tourment humiliant de Pharaon, il était hautain et parmi les ou-
tranciers »*.

Et dans ce chapitre de la corruption, nous découvrons un lien
entre corruption et orgueil établi par un verset de la sourate La
Narration dénongant la mauvaise action de Pharaon: « Pharaon
s’était érigé en tyran sur la terre. Il divisa son peuple et en assu-
jettit une partie, égorgeant leurs fils et épargnant leurs femmes. Il
était parmi les corrupteurs »>.

3. — Corruption des rois

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

La corruption de Pharaon est un exemple de la corruption des
rois de tous temps. En effet, Il s’agit 13, le plus souvent, d’étrangers

. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 30.
. Coran, sourate 26 : Les Poétes, v. 151-152.
. Coran, sourate 10: Jonas, v. 83.
. Coran, sourate 44 : La Fumée, v. 31.
. Coran, sourate 28 : La Narration, v. 4.

vi bW N

traite_amour_coran_francais_C6.indd 172 @ 06/11/2016 19:32:39



qui, une fois arrivés dans un pays, ne savent asseoir leur pouvoir
qu’en répandant la corruption, notamment en rabaissant les puis-
sants, en plus d’autres actes mauvais: « Elle dit: quand les rois
entrent dans une cité, ils y séement la corruption, rendent humiliés
ses gens honorables, C’est de la sorte qu’ils se comportent »".

4. — Corruption et perversité

Comme la corruption entre dans la définition du gaspillage, elle
entre également dans la définition de la perversité, le fisq. En effet,
deux versets de la sourate La Vache nous livrent une définition de
la perversité qui reprend tous les sens de fasada (se corrompre) sus-
mentionnés. Cette définition comprend trois éléments: la viola-
tion du pacte de Dieu, la rupture de ce qui doit étre lié et la corrup-
tion. Ainsi, et grice a cette définition pragmatique, un lien s’établit
entre violation et rupture d’un coté et corruption de l'autre, et tous
les trois appartiennent a la mauvaise famille de la perversité : « Et il
n’égare par cela que les pervers qui violent le pacte de Dieu apres
sa conclusion, rompent ce que Dieu ordonne de lier et sément la
corruption sur la terre. Ceux-la sont les perdants »>.

Apres avoir tenté d’appréhender la réalité de la corruption
en sondant ses liens avec d’autres vices, nous terminons cette re-
cherche par un bref exposé des versets qui mettent en évidence le
sombre devenir des corrupteurs, comme nous I'avons déja fait avec
leurs semblables parmi les vicieux. Nous nous contentons de don-
ner deux exemples de versets comportant un avertissement aux cor-
rupteurs, le premier concernant la mauvaise fin qui leur est réservée
dans la vie d’ici-bas, alors que le deuxiéme touche au chatiment qui
les attend dans 'au-dela.

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

F. - Punition des corrupteurs

L’ordre de regarder quelle sera la fin mauvaise des Corrupteurs
est donné trois fois dans le Coran, contre quatre fois pour les mé-
créants et trois fois pour les Injustes et deux fois pour les criminels.
Ainsi une relation de communauté de devenir s’établit-elle entre
les tenants de ces vices. Nous livrons deux exemples d’avertisse-

1. Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 34.
2. Coran, sourate Il : La Vache, v. 26.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 173 @ 06/11/2016 19:32:39



ment contre la mauvaise fin qui attend ces corrupteurs. Le premier
concerne Thamoud, peuple de Salih, et la, la parole est donnée a ce
Propheéte : « Ne vous postez pas sur tous les chemins afin de me-
nacer ceux qui croient et de les détourner de la voie de Dieu en la
présentant comme une voie tortueuse. Souvenez-vous quand vous
étiez peu nombreux, comment Dieu vous a rendus nombreux !
Regardez quelle fut la fin des corrupteurs »". Le deuxieme touche
a Pharaon et a son Conseil : « Ensuite, aprés eux, nous envoyames
Moise avec nos signes, a Pharaon et son Conseil, ils furent injustes
envers ces signes. Regarde quelle fut la fin des corrupteurs »* !

G. - Corruption, malédiction, détestable demeure,
et chatiment

La corruption a en commun (une fois) avec I'injustice (cinq fois)
et la mécréance (trois fois) une formule de malédiction de Dieu qui
leur destine une détestable demeure : « Ceux qui violent le pacte de
Dieu apres sa conclusion, rompent ce que Dieu ordonne de lier et
sément la corruption sur la terre, ceux-la seront voués a la malé-
diction et une détestable demeure leur est destinée »3.

Elle a également en commun avec la perversité (cing fois), la mé-
créance (trois fois) et I'injustice (deux fois) une formule expliquant
pourquoi ces vicieux méritent le chatiment de Dieu dans l'au-de-
la, bien que le verset de la sourate Muhammad soit parmi les plus
séveéres, comme l'indique le tourment ajouté au tourment qu’ils
auront a cause de leur corruption : « Ceux qui sont mécréants et
s’écartent du chemin de Dieu, nous leur ajouterons un tourment
par-dessus un tourment a cause de leur corruption »*.

SEPTIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Certes, Il [Dieu] n"aime pas les orgueilleux »

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

Dieu annonce ne pas aimer les orgueilleux une seule fois a la fin
du verset 23 de la sourate Les Abeilles, lors d’'un avertissement a
leur égard réaffirmant 'omniscience de Dieu quant a leurs paroles

. Coran, sourate 7 : Al-A’raf, v. 86.
. Coran, sourate 7 : Al-A'réaf, v. 103.
. Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 25.
. Coran, sourate 14 : Les Abeilles, v. 88.

H W N A

74

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 174 @ 06/11/2016 19:32:39



et leurs actes déclarés et cachés. Ces orgueilleux sont peints dans le
verset 22 mettant en exergue leur mécréance vis-a-vis de 'au-dela et
le déni orgueilleux de leurs cceurs. Remarquons comment ils sont
deux fois dénoncés a la fin de deux versets voisins : « Votre Seigneur
est un. Ceux qui ne croient pas a 'au-dela ont des cceurs rompus
au déni. IIs sont orgueilleux. Certes, Dieu sait ce qu’ils tiennent se-
cret comme ce qu’ils publient, Il n’aime pas les orgueilleux »".

Apparu 55 fois dans le Coran, (sur un ensemble de 124 occur-
rences du radical kaboura (devenir grand) et de ses dérivés), 'or-
gueil est exprimé en arabe par trois verbes et noms d’action : kabou-
ra / kibr | takabbara / takabbour | istakbara / istikbdr*. 11 semble
que les lexicographes arabes n’ont trouvé d’étymon a kaboura (de-
venir grand) qu’en le comparant a son contraire : « saghoura » (de-
venir petit). Cest pourquoi I'illustre lexicographe ar-Raghib al-As-
fahani le considere comme étant I'un des noms d’opposition qui ne
sont définis que comparés a leurs synonymes ou leurs antonymes
dans un cas de substitution. Son approche parait trés proche des
données des formes grammaticales de kaboura, de takabbara et de
istikbara dans le Coran :

« Kabir (grand) et saghir (petit) sont des adjectifs contigus utili-
sés pour comparer deux choses I'une a l'autre, la chose pouvant étre
petite par rapport a une chose et grande par rapport a une autre.
A lorigine, cet adjectif devait qualifier des choses matérielles, mais
(une fois) son sens transposé, il a exprimé des notions morales, kibr,
takabbour et istikbar ont des significations proches ; kibr (I'orgueil)
est un état propre a 'homme quand il est satisfait de lui-méme, no-
tamment lorsqu’il se sent plus « grand » qu’autrui. takabbour (I'or-
gueil) le plus grave est celui manifesté a 'encontre de Dieu, en re-
fusant d’admettre la vérité et de s’y soumettre. istikbdr (I'orgueil),

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 22-23.

2. Ces dérivés sont polyvalents entrant dans des contextes positifs et négatifs: il y a le
substantif kibar qui dénote I'dge (8 fois), les comparatifs akbar et Koubra (26 fois),
I'adjectif kabir (grand) qualifiant des choses positives et négatives (35 fois), dont dix
pour glorifier Dieu, en plus de 5 occurrences de la forme verbale de glorification:
kabbara et de son nom d’action takbir. La glorification de Dieu a encore cette
spécificité d'utiliser I'adjectif moutakabbir (orgueilleux) dans un sens positif. Une des
deux occurrences de kibriyda (orgueil) intervient dans un contexte de glorification
de Dieu; mais sa deuxieme apparition concerne Moise et Aaron (Haroun) dans un
contexte négatif. Enfin, la forme verbale akbara (contester) et son nom d’action takbir
(glorification) apparaissent 8 fois pour évoquer la contestation.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 175 @ 06/11/2016 19:32:39



dans sa deuxiéme acception non louable, évoque la sur-satisfaction
de soi-méme »".

Nous nous contentons dans cette recherche d’étudier, parmi les
occurrences de l'orgueil, celles qui disent que Dieu n’aime pas les
orgueilleux. Nous commengons par des versets dans lesquels Dieu
se loue Lui-méme, et Il en a pleinement le droit, car Il est le su-
blime et le grand. Nul, en dehors de Lui, n’a le droit d’avoir de l'or-
gueil, car c’est I'un de ses attributs les plus beaux en tant que Dieu et
Seigneur. C’est de la que découle la dénonciation de 'orgueil chez
I’homme dans le Coran : L’istikbar de ce dernier signifie en arabe
« chercher une grandeur qui reste impossible a atteindre ».

A. - Dieu est le Sublime, le Grand

Dieu se loue Lui-méme en citant deux de ses attributs: le su-
blime et le grand qui apparaissent conjointement dans cinqg fins de
versets, le sublime étant toujours antérieur au grand. Nous en don-
nons un exemple dans un verset de la sourate Le Pélerinage : « C’est
parce que Dieu est la vérité, et que ceux qu’ils invoquent en de-
hors de Lui sont sans consistance et parce que Dieu est le Sublime,
le Grand »*. Un verset de la sourate Le Tonnerre se distingue par
une modification de cet ordre, le grand venant avant le sublime : « I
connait ce qui est caché et ce qui est manifeste, il est le Grand, le
Sublime »3.

B. - A Lui l'orgueil

Un verset de la sourate L’Agenouillée a cette spécificité de célé-
brer la louange de Dieu en faisant de I'orgueil son attribut dans les
cieux et sur la terre : « A Lui Porgueil dans les cieux et sur la terre.
Il est le puissant, le sage »*.

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Voir, Moufradat alfadh al-Qur’an, p. 696-698.
. Coran, sourate 22 : Le Pélerinage, v. 62.
. Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 9.
. Coran, sourate 45 : L'Agenouillée, v. 37.

H W N A

D

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 176 @ 06/11/2016 19:32:40



C. - Le Tout Puissant, le Tout-Vainqueur, I'Orgueilleux

Quant a la spécificité du verset de la sourate Le Rassemblement,
elle réside dans I'apparition de I'adjectif « orgueilleux» a la fin
de huit attributs de Dieu dans un contexte de célébration de sa
louange, et C’est le seul usage positif de cet adjectif dans le Coran :
« Il est Dieu, il n’y a de dieu que Lui, le Roi, le Tout-Saint, la Paix,
le Croyant, le Dominant, le Tout-Puissant, le Vainqueur, I’Or-
gueilleux’. Gloire a Dieu, loin de ce qu’ils lui associent »>.

D. - Et ton Seigneur glorifie:

Entrent dans ce contexte général de louange a Dieu, quatre ver-
sets ou les croyants sont recommandés de glorifier Dieu. Nous en
choisissons un au début de la sourate Celui qui se couvre, qui est
parmi les premieres sourates du Coran. En effet, un ordre de glori-
fier Dieu y vient, juste apres celui d’avertir dans le cadre d’un ordre
général de se lever : « Toi, revétu d’un manteau, léve-toi et avertis,
et ton Seigneur glorifie »*.

Quant a 'ordre adressé aux Croyants de glorifier Dieu, on peut
remarquer qu’il accompagne deux cultes musulmans : le jetine et le
pelerinage. Cette glorification entre dans le cadre de la gratitude des
croyants a Dieu pour sa guidance. En effet, la glorification de Dieu
intervient a la fin d’un verset de la sourate La Vache prescrivant le
jetine : « Pour que vous complétiez le compte (des jours de jetine),
que vous glorifiez Dieu de vous avoir guidés et pour que vous
soyez reconnaissants »*. Cette recommandation intervient égale-

1. Nous avons préféré cette traduction littérale de moutakabbir, sans considération de
sa morphologie qui choque le lecteur aussi bien arabe que francais. La raison en est
simple : cet adjectif, comme tout autre adjectif (ou mot) puise sa signification réelle
de son contexte. Dans cette sourate du Rassemblement, moutakabbir (orgueilleux) a
un sens positif, alors que dans ses six autres usages, il a une connotation trés négative.
Nous ne faisons donc que suivre le choix du Coran.

2. Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 23.

3. La spécificité de I'arabe réside, entre autres, dans la possibilité pour un radical d'avoir
des dérivés polyvalents, mais toujours liés au méme étymon correspondant au méme
radical. C'est pourquoi nous avons d0 choisir pour la forme verbale kabbara son
équivalent francais : glorifier et non agrandir qui n’a que des dénotations matérielles.

4. Coran, sourate 74 : Celui qui se couvre, v. 1-3.

5. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 185.

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

traite_amour_coran_francais_C6.indd 177 @ 06/11/2016 19:32:40



ment a la fin d’un verset prescrivant le pelerinage, et elle est accom-
pagnée d'une bonne nouvelle a I'intention des bienfaisants : « pour
que vous glorifiez Dieu de vous avoir guidés, annonce la bonne
nouvelle aux bienfaisants »".

E. - L'absence d’orgueil chez les Anges

Le deuxiéme contexte positif d’orgueil est celui ou le verbe de
s’enorgueillir est utilisé a la forme négative s’agissant des anges
qui adorent Dieu et ne s’enorgueillissent pas. Nous en donnons un
exemple puisé dans la sourate Al-Araf: « Ceux qui sont aupres
de ton Seigneur, ne s’enorgueillissent pas a I'égard de Dieu; ils
I'adorent, ils le glorifient et devant lui ils se prosternent »>.

Leur cas est dailleurs celui de tous les étres vivants dans les cieux
et sur la terre : « A Dieu se prosterne ce qu’il y a dans les cieux et
sur la terre parmi les (étres) vivants et les anges. Ils ne s’enorgueil-
lissent pas »3.

C’est pourquoi il est normal que le verbe d’orgueil intervient a
la forme négative concernant ceux qui croient aux signes de Dieu,
comme les anges qui ne s’enorgueillissent pas : « Seuls croient a nos
signes ceux qui, lorsque I'on les leur rappelle, tombent prosternés,
exaltent la louange de leur Seigneur et ne s’enorgueillissent pas »*.

F. - L’orgueil d’Iblis

Clest également la raison pour laquelle Iblis fait 'objet de dé-
nonciations dans trois versets®, pour avoir refusé de se soumettre a
I'ordre de Dieu de se prosterner devant Adam ; il fut le premier des
mécréants : « Et lorsque nous dimes aux anges : prosternez-vous
devant Adam ! Ils se prosternérent sauf Iblis qui refusa, s’enor-
gueillit et fut parmi les mécréants »°. Son orgueil fut la cause de
son bannissement, humilié, du paradis: « (Dieu) dit: descends

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 22 : Le Pélerinage, v. 37.

. Coran, sourate 7 : Al-A'réf, v. 206.

. Coran, sourate 16 : Les Abeille, v. 49.

. Coran, sourate 32 : La Prosternation, v. 15.

. Coran, sourate 2: La Vache, v. 34 ; Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 13 ; et Coran, sourate
38:Cad 74.

. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 34.

i hWwWN-2

[))

7]

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 178 @ 06/11/2016 19:32:40



d’ici, car tu ne saurais t’y enorgueillir. Sors, tu es parmi les humi-
liés »".

G. - La famille de I'orgueil (1)

Nous avons longtemps hésité avant de choisir cet intitulé, son
chiffre et la place inhabituelle que nous lui avons réservée. La raison
de cette hésitation réside dans le fait que Dieu annonce ne pas aimer
trois catégories d’hommes dont les mauvais caractéres les font ap-
partenir a une seule mauvaise famille, celle de 'orgueil. Il s’agit des
exultants (évoqués une fois), des arrogants fanfarons (trois fois)
et des orgueilleux (une fois). Nous avons considéré les tenants de
quatre caracteéres comme trois parce que le Coran évoquent 'arro-
gant et le fanfaron ensemble, comme s’il s’agissait d’un seul homme.
Nous n’avons pas fait un tel décompte par pure fantaisie, mais en
suivant les contextes dans lesquels ils apparaissent.

1. — L’Orgueil sans droit / sans fondement

Le premier trait distinctif qui réunit généralement cette famille,
c’est le fait que le Coran considere I'orgueil et 'engouement comme
étant des actes « sans droit » (sans fondement), c’est-a-dire comme
des transgressions, des actes soutenus par aucun mérite ni aucune
aptitude. Ce constat confirme ce que nous avons souligné ci-des-
sus, a savoir que l'orgueil est un attribut de Dieu, avec dénoncia-
tion de quiconque tente de le partager avec Dieu. Cela veut dire
que lorgueil est un droit de Dieu qui ne saurait étre entamé, no-
tamment lorsque ’homme tente de se 'attribuer et de 'exercer sur
les hommes. Nous allons essayer d’expliquer cette particularité qui
échappe aux hommes.

Nos statistiques sur les occurrences de I'expression «sans le
moindre droit » nous indiquent qu’elle est présente neuf fois dans
le Coran contre cinq pour I'expression « sans droit ». Celle-ci est
généralement intervenue pour dénoncer le meurtre des prophétes
commis par les Israélites(quatre fois) contre une fois pour dénoncer
Iexpulsion des musulmans de leurs demeures par les polythéistes de
La Mecque, comme nous I'avons souligné au chapitre de la trans-

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 13.

7]

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 179 @ 06/11/2016 19:32:40 ‘



gression. C’est ce que confirment les neuf occurrences de la formule
« sans le moindre droit ».

En effet, elle a partagé avec la formule « sans droit » la dénon-
ciation du meurtre des prophétes dans deux versets partiellement
identiques :

« Et ils tuaient les prophétes sans le moindre droit »".
« Et ils tuaient les prophétes sans droit »>.

Quant aux huit autres occurrences de cette formule, elles sont
réparties comme suit :

Péché et impudence sans le moindre droit (une seule fois) :
«Dis: mon Seigneur déclare illicite les turpitudes, celles appa-
rentes et celles cachées, le péché et 'impudence sans le moindre
droit »3.

Injustice, et impudence, sans le moindre droit (une seule fois) :
« Le blame est seulement sur ceux qui font subir aux hommes I'in-
justice et se comportent en impudents sur la terre, sans le moindre
droit »*.

Impudence sans le moindre le droit (une seule fois) : « Quand
Il les a sauvés, ils se sont comportés en impudents sur la terre, sans
le moindre droit. O hommes, votre impudence est contre vous-
mémes »°.

La forme « takabbara » (s’enorgueillir) une seule fois : « Je dé-
tourne de mes signes ceux qui s’enorgueillissent sur la terre, sans
le moindre droit »°.

La forme « istakbara » (s’enorgueillir) trois fois : « Quant a Ad,
ils s’enorgueillissaient sur la terre, sans le moindre droit »” ; « 1l
s’enorgueillissait, lui et ses soldats sur la terre, sans le moindre
droit »® ; « Aujourd’hui, vous étes rétribués par un chatiment dé-
gradant, parce que vous vous enorgueillissiez sur la terre, sans le
moindre droit »°.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 61.
. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 112.
Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 33.
Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 42.
Coran, sourate 10:Jonas, v. 23.
Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 146.
Coran, sourate 41 : Celle qui est détaillée, v. 15.
. Coran, sourate 28 : La Narration, v. 39.
. Coran, sourate 46 : Les Ahqaf, v. 20.

PENOVsWN

100

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 180 @ 06/11/2016 19:32:40



Exultation sans le moindre droit et engouement (une fois) :
« Cest parce que vous exultiez sur la terre, sans le moindre droit,
et parce que vous jubiliez »".

Ainsi les deux expressions « sans droit » et « sans le moindre
droit » signifient entre autres une transgression des limites commise
en faisant un acte que I'on n’a pas le droit de faire. Elles signifient
encore que I'orgueil et la jubilation partagent avec I'agression et I'in-
justice une outrance par sentiment de supériorité, comme I'explique
la parenté de sens entre orgueil et hauteur, chez les arabes et non
arabes. Le Coran ajoute a cette parenté une autre en faisant paraitre
orgueil et hauteur (supériorité) conjointement dans deux versets,
comme si la hauteur venait expliquer I'orgueil :

En effet, le verset de la sourate Cad nous rapporte le jugement du
Tout puissant au sujet d’Iblis prononcé avec un ton interrogatif ré-
pressif : « I1 dit : O Iblis, qu’est-ce qui t'a empéché de te prosterner
devant Adam, t'enorgueillissais-tu ou bien te comportais-tu avec
supériorité ? »>.

Quant au verset de la sourate Les Croyants, il qualifie I'orgueil
de Pharaon et de son conseil comme participant de leur supériori-
té : « Nous avons envoyé Moise avec nos signes et une preuve écla-
tante, a Pharaon et son Conseil d’opulents. IIs se sont enorgueillis
et se sont comportés en peuple de hautains »>.

Mais I’élément d’outrance, au sens propre de la hauteur, réside
dans la dénonciation du comportement de I'arrogant-fanfaron qui
marche avec exultation sur la terre voulant fendre la terre et égaler
les montagnes en hauteur : « Ne marche pas sur la terre avec exul-
tation ; tu ne sauras ni fendre la terre ni égaler les montagnes en
hauteur »*.

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 75.

Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 46.

Coran, sourate 38 : Cad, v. 75.

Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 37.

PwNR

Q

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 181 @ 06/11/2016 19:32:40 ‘



H. - Réalité de I'orgueil

1. — « Ceux qui s’enorgueillissent » contre « ceux qui sont
humiliés »

Pour connaitre la réalité de 'orgueil, nous constatons, au sujet
des orgueilleux, ce que nous avons déja souligné au sujet des mé-
créants et des injustes, a savoir que I'orgueil est une mauvaise na-
ture propre a une catégorie d’hommes. Ils sont donc désignés dans
le Coran avec cette formule « ceux qui s’enorgueillissent » présente
huit fois contre la formule de « ceux qui sont humiliés » (cinq fois)
ou le qualificatif de « faibles » (deux fois).

C’est ce que rapportent deux versets de la sourate Al-A‘raf sur
une controverse dans la vie d’ici-bas entre deux groupes : faut-il
croire ou non au messager de Dieu ?Notons ici que les orgueilleux
ici font partie d’'un conseil de notables’ : « Le conseil de notables
qui étaient gonflés d’orgueil s’adresseérent aux croyants réduits a
I'impuissance, savez-vous d’un savoir siir que Salih est envoyé par
son Seigneur ? Ils dirent : nous croyons a la mission qui lui a été
confiée. Ceux qui étaient enflés d’orgueil répondirent : ce a quoi
vous croyez, certes, nous le dénions »* !

Et c’est ce que rapportent également deux versets de la sourate
Saba, selon lesquels chacun porte la responsabilité de sa place en
enfer dans 'au-dela. : « Si tu voyais alors les injustes, maintenus
debout devant leur Seigneur, se renvoyer les uns aux autres la pa-
role. Ceux qui sont humiliés diront a ceux qui s’enorgueillissent :
sans vous, nous aurions été croyants. Et ceux qui s’enorgueil-
lissent diront : est-ce nous qui vous avons écartés de la guidance
apres qu’elle vous est venue ? Non, vous étiez plutét un peuple de
criminels »3.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. C'est ce que nous rapporte un verset de la sourate Saba dont nous allons étudier deux
versets : « Nous n'avons envoyé aucun avertisseur dans une cité, sans que ses notables
ne disent: ce pour quoi vous étes envoyés nous dénions » ; Coran, sourate 34 : Saba,
V. 34.

2. Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 75-76.

3. Coran, sourate 34 : Saba, v. 31-32.

o2

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 182 @ 06/11/2016 19:32:40



I. - Orgueil, incrédulité, et mécréance

La caractérisation des orgueilleux dans les deux versets de la sou-
rate Al-A‘raf nous fait découvrir un rapprochement entre orgueil et
mécréance, au sens de I'incroyance : « Ceux qui s’enorgueillissent
dirent : ce a quoi vous croyez, certes, nous le dénions »". Cette in-
croyance que recele I'orgueil est réaffirmée dans un verset de la sou-
rate Les Abeilles ; elle nous livre une définition de I'orgueil comme
participant d’une incroyance végétant dans le cceur de celui qui ne
croit pas a 'au-dela : « Votre dieu est un dieu unique ; ceux qui ne
croient pas en 'au-dela ont des cceurs qui dénient et sont orgueil-
leux »2. Cette définition est reprise dans un autre verset rapportant
une dénonciation des orgueilleux faite par Moise : « Moise dit: je
me refuge aupreés de mon Seigneur et votre Seigneur contre tout
orgueilleux qui ne croit pas au Jour du Compte »>.

J. - L’orgueil, I'oppression et le sceau de Dieu sur ceux
qui en sont coupables

Le verset 35 de la sourate Pardonneur nous livre une constella-
tion de mauvais traits qui nous expliquent pourquoi il est impos-
sible pour l'orgueilleux de Pharaon d’étre croyant. Notons ici la gé-
néralisation que fait le Coran de ce cas individuel, généralisation
faisant partie de la stylistique coranique : « Ceux-la controversent
sur les signes de Dieu sans qu’une preuve éclatante ne leur soit
venue. Grande est la répulsion (d’une telle controverse) aupres de
Dieu et aupres de ceux qui croient. Ainsi, Dieu scelle-t-1I le coeur
de tout orgueilleux oppresseur »*. Commencons par le dernier de
ces éléments apparaissant a la fin du verset pour constater que cet
orgueilleux de Pharaon n’est pas seulement gonflé d’orgueil, mais
également un tyran rompu a l'oppression des faibles. Revenons au
début du verset pour découvrir qu’il controverse sur les signes de
Dieu sans la moindre preuve éclatante. C’est pourquoi il est un objet
de répulsion pour Dieu et les croyants. Il est donc naturel que Dieu

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 76.

Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 22.
Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 27.
Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 35.

PwNR

105

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 183 @ 06/11/2016 19:32:40 ‘



scelle le coeur de Pharaon, ce qui signifie sa condamnation définitive
al'incroyance.

K. - Famille de I'orgueil (2)

Apres ce bref exposé de la réalité de I'orgueil, nous poursuivons
son identification en repérant ses liens avec les autres vices de sa fa-
mille.

1. — Démenti et orgueil

L’orgueil et le démenti apparaissent conjointement dans bon
nombre de versets. Nous en choisissons deux exemples : Le premier
dans la sourate Al-A‘raf ol nous constatons la relation de coordina-
tion et reliant ces deux vices, le démenti intervenant avant I'orgueil
deux fois dans deux versets proches 'un de I'autre : « Ceux qui dé-
mentent nos signes et s’enorgueillissent a leur égard sont les com-
pagnons du Feu dans lequel ils seront immortels. Ceux qui dé-
mentent nos signes et s’enorgueillissent a leur égard, pour eux les
portes du ciel ne s’ouvriront pas »". Le deuxieme exemple de cette
relation est puisé dans un verset de la sourate La Vache ou 'orgueil
vient cette fois-ci avant le démenti : « Pourquoi, chaque fois qu'un
envoyé vous est venu avec ce que vos ames ne désiraient pas, vous
vous enorgueillissiez, traitant les uns de menteurs et assassinant
les autres ? »*.

2. — Orgueil, mécréance et perversité

Nous avons repéré dans un verset de la sourate Al-Ahqaf un lien
établi entre orgueil et mécréance, ainsi qu'un rapprochement entre
orgueil et perversité : « Et le jour ou ceux qui dénient nos signes
seront exposés au Feu (on leur dira) : vous avez dissipé vos biens
dans votre vie d’ici-bas et en avez joui. Aujourd’hui vous étes ré-
tribués par un chatiment dégradant, parce que vous vous enor-
gueillissiez sur la terre, sans le moindre droit, et vous vous com-
portiez en pervers »3.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 7 : AI-A'raf, v. 36 et 40.
2. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 87.
3. Coran, sourate 46 : Les Ahqaf, v. 20.

o4

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 184 @ 06/11/2016 19:32:40



3. — Orgueil, mécréance et criminalité

Nous avons également repéré dans un verset de la sourate
L’Agenouillée un lien établi entre orgueil et mécréance, ainsi qu'un
rapprochement entre orgueil et criminalité : « Quant a ceux qui dé-
nient nos signes (Dieu dira) : mes signes ne vous ont-ils pas été ré-
cités ? Vous vous étes alors enorgueillis et vous étiez un peuple de
criminels »".

4. — Orgueil et criminalité

Dans deux fins de versets des sourates Al-A‘raf et Jonas, un lien
est établi entre orgueil et criminalité : « Nous avons, par la suite,
envoyé Moise et Haroun avec nos signes a Pharaon et son Conseil
de notables. Ils se sont enorgueillis et étaient un peuple de crimi-
nels »2.

5.- La géhenne comme demeure pour les orgueilleux,
les mécréants et les injustes

Nous nous sommes déja arrétés sur certaines scénes de contro-
verse, en enfer, entre orgueilleux et humiliés. Nous soulignons ici la
récurrence d’une fin de verset répétée sept fois dans le Coran, avec
pour mot central « la demeure », qui se trouve étre la Géhenne. Cette
expression est utilisée surtout a I'encontre des orgueilleux (quatre
fois), mais aussi a I’encontre des mécréants (deux fois) et une fois
a l'encontre des injustes. Nous en choisissons deux exemples tirés
des sourates Les Groupes et Pardonneur ayant la méme structure
morphosyntaxique : « On leur a dit: entrez par les portes de la
Géhenne ou (vous serez) immortels. Détestable sera la demeure
des orgueilleux »3.

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 45 : L’Agenouillée, v. 31.
2. Coran, sourate 10:Jonas, v. 75.
3. Coran, sourate 39: Les Groupes, v. 72 ; et Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 76.

105

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 185 @ 06/11/2016 19:32:40 ‘



HUITIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Certes, Dieu naime ni lI'arrogant
ni le fanfaron »

Notons comme particularité de 'annonce par Dieu qu’ll n’aime
pas les arrogants fanfarons, qu’elle apparait en fin de verset trois fois
sans que les deux mots aient d’autres occurrences dans le Coran.
Nous avons intégré ce couple d’adjectifs arrogant-fanfaron dans la
famille de I'orgueil, car I'arrogance et la fanfaronnade constituent
des symptomes de ce mal. Il semble aussi que réjouissance et exul-
tation soient en corrélation avec arrogance et fanfaronnade, comme
on va le constater dans les versets des sourates de Luqgman et Le Fer,
une corrélation qui lie davantage ces deux défauts a I'orgueil :

Ce couple d’arrogant-fanfaron est présent a la fin de I'avant-
dernier verset de la sourate Lugmén, comme 'une de ses fameuses
recommandations faites a son fils. Remarquons ici la présence de
I'exultation intervenue dans un contexte de proscription d’une
facon de marcher révélant 'orgueil : « Ne te rengorge pas sur les
autres. Ne marche pas sur terre avec exultation. Dieux n’aime ni
I'arrogant ni le fanfaron »".

Que marcher sur la terre avec exultation soit proscrit nous rap-
pelle un verset de la sourate Le Voyage nocturne ol nous retrou-
vons la méme proscription : « Ne marche pas sur la terre avec exul-
tation ; tu ne sauras ni fendre la terre ni égaler les montagnes en
hauteur »>.

Cette annonce apparait encore une fois dans la sourate Le Fer
dans un contexte d’explication de la nature des malheurs, a savoir
qu’ils sont inscrits dans le livre de chacun, d’ou la nécessité de ne
pas s’attrister face un malheur passé ni exulter face a un bonheur
présent : « Cela pour que vous ne vous affligiez pas de ce qui vous
a manqué, ni n’exultiez de ce qu’ll vous a donné. Dieu n’aime ni
I'arrogant ni le fanfaron »>.

Cette annonce revient une troisieme fois lors d’une série de re-
commandations divines, notamment celles touchant a la nécessi-
té de la bienfaisance envers tous les humains, en premier lieu les

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 31 : Lugman, v. 18.
2. Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 37.
3. Coran, sourate 57 :Le Fer, v. 23.

1o

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 186 @ 06/11/2016 19:32:40



proches et les voisins. Finir le verset par une telle annonce laisse
croire que l'arrogant-fanfaron est avare d’'une avarice confirmée
dans d’autres versets du Coran : « Adorez Dieu et ne lui associez
rien, et envers vos pére et vos meére (agissez) avec bienfaisance,
(ainsi qu’envers) les proches, les orphelins, les pauvres, le voisin
proche, le voisin lointain, le compagnon par proximité, le voya-
geur en détresse et ceux qui sont en votre possession. Dieu n’aime
ni I’'arrogant ni le fanfaron »".

A T’évidence, on peut considérer I'arrogance comme une ma-
nifestation de I'orgueil chez quiconque se croit plus grand et plus
noble que les autres. Ibn Fariss nous rapporte dans son Magd-is
comment les Arabes concevaient 'arrogance : « Le radical khaya-
la, composé de « Kh, Ya, L », a un seul étymon exprimant un mou-
vement comportant des variations. Son origine est ce que s’imagine
I’homme en dormant, car cela varie en forme et en direction. J’ai en-
tendu une histoire rapportée par Bichr al-Assadi qui rapporte a son
tour le récit d’al-Asma‘i. Celui-ci dit : j’étais chez Abou ‘Amr, fils de
Al-Ala’a, qui avait chez lui un jeune homme bédouin. On a posé a
Abou ‘Amr cette question : pourquoi les chevaux sont-ils désignés
par le nom de khayl (imagination, silhouette) ? Et Abou ‘Amr de ré-
pondre : je ne sais pas. Son jeune homme bédouin répondit : a cause
de leur arrogance. Abou ‘Amr dit: transcrivez-le, C’est exact, car
'arrogant fait tant de variations dans son mouvement »*.

Quant a la fanfaronnade, elle est également une manifestation
de l'orgueil ; car le fanfaron s’imagine meilleur qu’autrui et veut se
procurer une vaine valeur que rien ne soutient dans la réalité. Ibn
Fariss donne une définition du fakhr allant dans ce sens : « Le radi-
cal fakhara, composé de F, Kh et R, a comme étymon la grandeur et
lancienneté. Abou Zayd dit : « Fanfaronner signifie : se donner plus
de valeur qu’aux autres. Une chamelle fanfaronne est celle qui a de
grosses mamelles mais qui ne donne que peu de lait »>.

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 36.
2. Maqaé-is al-lougha, t. 2, p. 191.
3. Maqé-is al-lougha, t. 4, p. 383.

7]

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 187 @ 06/11/2016 19:32:40 ‘



NEUVIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Certes, Dieu n’aime pas les réjouis »

Dieu annonce ne pas aimer les « réjouis » (rompus a 'exultation)
une fois dans le Coran dans le contexte d'un premier conseil donné
par le peuple de Moise a Qartin que le Coran présente comme un
notable impudent : « Qartin appartenait au peuple de Moise. Il fut
impudent envers eux. Nous lui avions donné tant de trésors que les
clefs (des coftres) en étaient trop lourdes pour une troupe d’hommes
pleins de force. Alors son peuple lui dit : « ne te réjouis pas ! Dieu
n’aime pas les réjouis »".

Le verbe fariha (se réjouir), composé des consonnes arabes, F, R
et H, est un radical auquel les lexicographes arabes n’ont pas trou-
vé d’étymon évident. Ibn Fériss, qui lui attribue deux étymons, tenta
de définir le premier par son antonyme, la tristesse, le deuxiéme si-
gnifiant un alourdissement: « Fariha (se réjouir), composé des
consonnes F, R et H, (forme) deux étymons, le premier étant I'an-
tonyme de la tristesse, alors que le deuxieme indique 'accablement.
Le premier est al-farah (la réjouissance). Le deuxieme est al-ifrah,
c’est-a-dire 'accablement. On dit (au sujet du Hadith du Prophete),
que la priére et la paix de Dieu soient sur lui : « on ne laissera pas de
moufrah en Islam » que ce (mot) désigne le surendetté* (celui qui
est accablé de dettes). Cette définition laisse croire que le vrai éty-
mon de fariha est I'agilité, et c’est ce que rapporte Ibn Mandhour
en citant Tha’alab : « Al-farah (la réjouissance) est 'antonyme de la
tristesse. Tha’alab dit : c’est lorsque I'on trouve une agilité (au sens
d’allégresse et de gaieté en francais) dans son cceur »3.

La notion de réjouissance apparait 22 fois dans le Coran, avec
une prédominance pour son verbe (16 fois, contre 6 seulement pour
son adjectif). Ses occurrences évoquent plutdt une réjouissance bla-
mable. La réjouissance louable n’est présente que dans quatre ver-
sets :

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 28 : La Narration, v. 76.
2. Maqé-is al-lougha, t. 4, p. 396.
3. Lissdn al-‘Arab, t. 2, p. 541.

188

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 188 @ 06/11/2016 19:32:41



A. - La réjouissance louable

1. D’abord dans le verset 4 de la sourate mecquoise des Romains
ou Dieu promet aux Croyants qu’ils se réjouiront de voir les Romains
chrétiens vaincront prochainement les Persans paiens apres la
défaite que ces derniers leur ont fait essuyer : « Les Romains ont été
vaincus aux confins de la terre. Mais eux, apres avoir été vaincus
vaincront dans quelques années. A Dieu appartient I’Ordre, avant
et apres. Ce jour-la les croyants se réjouiront du secours de Dieu
qui secourt qui Il veut. Il est tout puissant, miséricordieux »".

2. Puis dans le verset 170 de la sourate La Famille de ‘Imran,
il est fait de I'éloge des martyrs de la bataille de Ouhod ; nous ne
devons pas les considérer comme morts mais plutdt nous sommes
recommandés de les considérer comme des vivants ayant leur
récompense chez leur Seigneur. Leur réjouissance de voir Dieu
leur octroyer sa grace, ainsi que leur attente de voir leurs émules
les rejoindre sont autant de signes de vie chez leur Seigneur. Pour
comble, la fin du verset marque I'absence de crainte et de tristesse
chez ces martyrs: « Ne pense pas que ceux qui ont été tués sur
le chemin de Dieu sont morts, mais bien vivants recevant, chez
leur Seigneur, leur récompense. Ils se réjouissent de ce que Dieu
leur a octroyé Sa grace et attendent joyeux ceux, derriere eux, qui
ne les ont pas encore rejoints. Ils n’auront pas de crainte et ne
s’attristeront point »2.

3. Dans le verset 58 de la sourate Jonas, le verbe « se réjouir »
a cette particularité d’apparaitre a la forme impérative, et son
apparition a cette forme est unique dans le Coran. En effet, Dieu nous
ordonne ici de nous réjouir de la venue du Coran, réjouissance plus
satisfaisante que celle ressentie par ceux qui amassent de 'argent :
«0 hommes, vous sont venues une exhortation de votre Seigneur,
une guérison pour ce qui est dans les cceurs, une guidance et une
miséricorde pour les croyants. Dis, c’est de la faveur de Dieu et de

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

1. Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 2 et 5.
2. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 169-170.

1o

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 189 @ 06/11/2016 19:32:41 ‘



sa miséricorde qu’ils doivent se réjouir. Il vaut mieux que ce qu’ils
amassent »".

4.Dans le verset 36 de la sourate Le Tonnerre, des savants des
Gens du Livre, partagent avec les croyants leur réjouissance de voir
descendre le Coran. Cette réjouissance intervient comme antonyme
du reniement de la part des « Coalisés » ; leur désignation par un tel
surnom met en évidence leur hostilité au message de Dieu : « Ceux
a qui nous avons déja donné le Livre se réjouissent de ce que 'on
t’a révélé. Parmi les coalisés, il y a ceux qui dénient une partie de
ce message. Dis : il m’a été ordonné d’adorer Dieu et de ne lui rien
associer. C’est Lui que j'invoque et c’est vers Lui que sera mon
retour »?.

B. - La Réjouissance blamable

La réjouissance blamable intervient dans le Coran dans deux
contextes principaux, celui, particulier concernant certains com-
portements des hypocrites, et celui, général, concernant le compor-
tement des mécréants de tous temps et en tous lieux :

1. — Réjouissance blamable particuliére (les hypocrites)

La dénonciation de la réjouissance des hypocrites intervient dans
trois contextes mettant en exergue leur mensonge quand ils pré-
tendent étre des croyants. En effet, le Coran dénonce deux fois leur
réjouissance, entachée de jubilation chaque fois qu'un mal arrive a
I'Envoyé de Dieu, contre leur contrariété quand c’est du bien qui
lui arrive. Nous en donnons un exemple de la sourate Le Repentir :
« §’il Yarrive du bien, cela leur fait mal. Et §’il t’arrive un malheur,
ils disent : nous avions pris les devants, avant. Et ils se détournent
réjouis »>.

Nous ne quittons pas la sourate Le Repentir avant de repérer une
autre réjouissance des hypocrites consistant dans leur acceptation
d’étre laissés en arriére, loin des champs du jihdd avec 'Envoyé de
Dieu : « Ceux laissés en arriére se sont réjouis d’étre restés man-

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 10:Jonas, v. 57-58.
2. Coran, sourate 13 : Le Tonnerre. v. 36.
3. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 50.

150

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 190 @ 06/11/2016 19:32:41



quants a ’Envoyé de Dieu et ils éprouveérent de la répulsion a faire
jihad de leurs biens et de leurs ames sur le chemin de Dieu »".

Nous soulignons enfin une autre dénonciation de la réjouis-
sance illégitime des hypocrites consistant dans leur exagération de
la valeur de ce qu’ils font et de leur désir d’étre loués pour des ac-
tions qu’ils n’ont jamais faites : « Ne pense pas que ceux qui se ré-
jouissent de ce qu’ils ont fait et aiment étre loués de ce qu’ils n’ont
pas fait soient a ’abri du tourment. Ils auront un chatiment dou-
loureux ».

2. — Réjouissance blamable générale (les Coalisés)

La dénonciation de la réjouissance blamable générale intervient
dans plusieurs évocations de la perception erronée des choses chez
les mécréants.

En effet, le Coran dénonce deux fois leur réjouissance de voir
leur communauté ou leur nation divisée en factions endoctrinées
alors que Dieu les appelle a I'unité de leur nation, comme Lui est
un : « Certes, votre communauté est une communauté unie et je
suis votre Seigneur, soyez pieux envers moi. Mais ils ont déchiré
leur communauté en factions, chaque faction se réjouissant de ce
quelle détient »>.

C. - Réjouissance dans la vie d’ici-bas et ses plaisirs

Le Coran dénonce souvent la réjouissance des mécréants dans
la vie d’ici-bas et leur attachement a sa beauté éphémeére. Nous en
donnons un exemple puisé dans la sourate Le Tonnerre: « Dieu
dispense largement ses bienfaits a qui Il veut et les mesure. IIs se
sont réjouis de la vie d’ici-bas, alors que la vie d’ici n’est, par rap-
port a ’'au-dela, qu’éphémere jouissance »*.

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 81.

Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 188.
Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 52-53.
Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 26.

PwNR

51

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 191 @ 06/11/2016 19:32:41 ‘



D. - L’exultation sur la terre, féter les plaisirs sans le
moindre droit

Le verset de la sourate Pardonneur a cette spécificité, voire cette
exclusivité de réunir réjouissance et exultation dans un contexte de
blame fait aux mécréants orgueilleux qui finiront par entrer par les
portes de la Géhenne ou ils seront immortels: « C’est parce que
vous exultiez sur la terre, sans le moindre droit, et parce que vous
jubiliez »".

E. - Réjouissance et vantardise des bienfaits de la vie
d’ici-bas aprés un malheur

Nous terminons cette recherche par deux versets de la sourate
Houd qui constituent un exemple d’autres versets fustigeant chez
I’homme son désespoir et sa mécréance en cas de malheur et sa fan-
faronnade en cas de bonheur : « Si nous faisons gotiter a '’homme
une miséricorde venant de nous, puis nous la lui arrachons, il est
fort désespéré et mécréant. Et si nous lui faisons gouter au bon-
heur, aprés qu'un malheur I’a touché, il dira strement : les mau-
vais jours se sont éloignés de moi. Il se réjouit - fanfaron »*.

DIXIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Dieu n’aime pas que I'on médise d’autrui en
public, sauf si on est victime d’injustice »

Dans cette fin de la 3*™ partie de 'encyclopédie de I'amour dans
le Coran, nous nous arrétons sur un dixiéme vice que Dieu annonce
ne pas aimer, a savoir le fait de médire d’autrui en public. Notons
que nous avons ici affaire & un début de verset et non a sa fin, exac-
tement comme c’était le cas avec ceux qui combattent dans le che-
min de Dieu a la fin de la 2°™ partie : « Dieu n’aime pas que 'on
médise d’autrui publiquement, exception faite a ceux ayant subi
de l'injustice. Dieu est Tout Entendant, Tout Connaissant »3.

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 75.
2. Coran, sourate 11 : Houd, v. 9-11.
3. Coran, sourate 3 : Les Femme, v. 148.

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 192 @ 06/11/2016 19:32:41



Cette déclaration divine comporte quatre éléments: la haute
voix, le mal, le fait de dire et I'injustice. Jahara (dire a haute voix)
est un radical présent dans le Coran 16 fois, réparties entre son nom
d’action (11 fois) et son verbe (5 fois).

A Torigine, jahara (parler a haute voix) signifie I'émergence
d’une chose. ar-Raghib al-Asfahani I'a bien défini en le liant aux
sens de la vue et de 'ouie : « Le jahr se dit pour I’émergence de la
chose, grice a la force du sens de la vue ou du sens de I'ouie. C’est
de (cette origine) que vient le jahr d’un puits, c’est-a-dire I’émer-
gence de son eau »".

A TDévidence, le sémanticien ar-Raghib tente ici de réconcilier
Papparition du jahr chez les anciens arabes et ses occurrences dans
le Coran. En effet, que ce soit par son verbe ou par ses noms d’ac-
tion, il dénote surtout ce qui a trait a I'ouie, notamment la parole (11
fois sur 16). Il apparait accompagné de ses différents antonymes :

< Du secret (5 fois) dont voici un exemple : « Que vous teniez
secret votre propos ou que vous le disiez a haute voix, Dieu
sait ce que recelent les coeurs »>.

< De la dissimulation (une seule fois) : « Il sait, certes, ce qui
est a haute voix dit et ce que vous dissimulez »>.

< Et dans le sens de dissimulation, une seule fois : « car Il sait ce
qui se dit ouvertement et ce qui reste dissimulé »*.

< De la voix basse (une seule fois) : « Ne fais pas ta priére a
haute voix, ne la fais pas non plus a voix basse. Cherche en
ceci et cela un (juste) chemin »°.

Quant aux cinq occurrences qui restent, notamment les trois ac-
ceptions de jahra, elles dénotent ce qui a trait a la vue et elles sont
accompagnées deux fois du verbe « voir » et « faire voir », en voici
un exemple : « Et lorsque vous dites : O Moise, ne nous croirons
pas en toi, jusqu’a ce que nous voyions Dieu, manifestement »°.

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

Moufradat alfidh al-Qur’an, p. 208.
Coran, sourate 67 : La Royauté, v. 13.
Coran, sourate 21 : Les Prophétes, v. 110.
Coran, sourate 87 : Le Trés-Haut, v. 7.
Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 110.
Coran, sourate 2 : La Vache, v. 55.

oOwnpwnN =

1]

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 193 @ 06/11/2016 19:32:41 ‘



Quant aux occurrences du sozi’a (mal), mot de haute fréquence
dans le Coran, elles accompagnent surtout des contextes d’action
et ne se rapportent a la parole que tres peu. Son contexte le plus ex-
plicite est un verset de la sourate L’Eprouvée ou les mains se subs-
tituent a I'action et les langues a la parole dans leur relations avec le
mal : « §’ils vous accrochent, ils se comportent en ennemis a votre
égard, ils vous malmenent par les mains et par les langues et sou-
haitent que vous soyez des mécréants »".

Le deuxiéme verset en termes d’explicité de la relation du mal
avec l'action et avec la parole est un verset de la sourate La Vache
qui intervient dans un contexte de proscription de suivre les pas de
Satan : « Il vous ordonne le mal et la turpitude et de dire, a 'en-
contre de Dieu, ce que vous ne savez pas »>.

Quant au verbe gal (dire), il est le verbe le plus fréquent dans
le Coran (approximativement plus de 1100 occurrences), et plus de
74 autres occurrences pour son nom d’action gawl. C’est son nom
d’action qui est lié au jahr, c’est-a-dire a la haute voix. La pros-
cription de la haute voix est évidente en général, méme quand il
s’agit de la priére : « Invoque ton Seigneur, en ton dme, avec hu-
milité et en crainte a mi-voix, matin et soir, et ne sois pas parmi
les insouciants »*. Nous sommes en effet enjoints de dire du bien
aux hommes : « Et dites du bien aux hommes »*, de dire ce qui est
juste (exact) : « O vous qui croyez, soyez pieux envers Dieu et tenez
des propos justes »*, et de dire ce qui est bien: « Guidés ils sont
vers la bonne parole, et guidés ils sont vers le chemin du Digne de
louange »°.

Quant a I'injustice, tout un chapitre y a été consacré, au début de
cette partie de 'encyclopédie de 'amour : (Dieu I'aime pas les in-
justes). Nous en étudions ici quelques versets rendant justice a ceux
ayant subi de l'injustice. En effet, le verset de ce chapitre (celui de la
sourate Les Femmes) comporte deux parties : la premiere énonce
une regle et la deuxieme fait une exception. La régle annonce I'ab-
sence de 'amour de Dieu pour une médisance a haute voix : « Dieu

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 60 : L'Eprouvée, v. 2.
. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 169.
Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 205.
Coran, sourate 2 : La Vache, v. 83.
. Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 70.
. Coran, sourate 22 : Le Pélerinage, v. 24.

oV h wWwN =

o4

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 194 @ 06/11/2016 19:32:41



n’aime pas que 'on médise publiquement ». L’exception donne une
sorte d’autorisation limitée a médire pour ceux ayant subi de I'injus-
tice : « exception faite a ceux ayant subi de 'injustice ». Cette levée
du blame est déja faite dans un verset de la sourate La Consultation :
« quiconque se défend, apres avoir subi de I'injustice, ceux-la ne
sont pas blamés »". L’injustice ici est au sens de 'impudence dans le
verset précédent de la méme sourate vantant 'autodéfense : « Ceux,
ayant subi de 'impudence, se défendent »>.

Comme Dieu donne son autorisation a mener le combat
a ceux ayant subi de l'injustice dans la sourate Le Pelerinage :
« Autorisation est donnée a ceux qui ont été injustement agressés
(de se défendre) »3, 11 fait une exception et permet a ceux qui ont
subi une injustice de se défendre aussi en paroles. Il laisse pourtant
ouverte la porte au pardon a 'encontre des hommes, notamment
lorsque la puissance permet la vengeance, comme le fait toujours
Dieu a l'égard de ses serviteurs: « Que vous divulguiez un bien,
que vous le cachiez, ou que pardonniez le mal, Dieu est Tout par-
don, Omnipotent »*. C’est ce a quoi appelle un troisieme verset de
la sourate La Consultation, car si I'autodéfense est une permission
de Dieu, la patience et le pardon sont une preuve de résolution chez
le croyant : « Quiconque fait preuve de patience et pardonne, cela
est de la résolution face aux vicissitudes (de la vie) »5.

sed awlie,u nalg anb xna)) (€) e UDIOD 3] SUDP INOUIY,| 3P dUDI |

Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 41.
Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 39.
Coran, sourate 22 : Le Pélerinage, v. 39.
Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 149.
Coran, sourate 42 : La Consultation, v. 43.

vipwN R

155

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 195 @ 06/11/2016 19:32:41 ‘



traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 196 @ 06/11/2016 19:32:41



Quatrieme partie

CE QUE L'HOMME AIME

traite_amour_coran_francais_C6.indd 197 @ 06/11/2016 19:32:41



traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 198 @ 06/11/2016 19:32:41



Introduction

Nous avons vu, dans les précédentes parties de cette encyclo-
pédie, un certain nombre de vertus dont Dieu aime trouver chez
certains de ses fideéles et un nombre plus grand de vices dont Dieu
n’aime pas trouver chez d’autres. Dans cette 4° et derniere partie,
nous allons parachever I'étude des objectifs généraux de 'amour
dans le Coran en passant en revue les versets qui dénoncent 'amour
des mécréants pour la vie immédiate d’ici-bas et de ses jouissances
éphémeres découlant de leur préférence de la vie premiere a celle
derniere qui est pourtant meilleure.

Avant d’entamer I'étude des versets portant sur ce que 'homme
aime, nous devrions rappeler deux valeurs coraniques, la premiére
porte sur ce que nous pouvons appeler la science des conséquences,
car le Coran insiste souvent sur la nécessité de considérer la fin
comme base de tout jugement sur la véracité d’'une croyance et d'un
comportement. La deuxiéme valeur se rapporte, quant a elle, a 'es-
sence de la Foi, a savoir la préférence pour Dieu de la vie derniére a
la vie immédiate d’ici-bas, venant en deuxiéme position, par ordre
d’importance, apres la Foi dans son unicité. Nous nous arréterons
plus longtemps sur cette valeur pour bien expliciter le fond de la dé-
nonciation par le Coran de 'amour des mécréants pour la vie d’ici-
bas et de leur préférence de celle-ci a la vie dans I'au-dela.

A. - Ce que ’'homme aime n’est pas toujours
pour son bien

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

Parmi les lecons tirées de telles manifestations, notons celle-
ci: ce que 'homme aime n’est pas toujours dans son bien, et ce
pour deux raisons: la premiére réside dans son gotit pour ce qui
proche et immédiat, la deuxiéme dans son incapacité, a cause de son
manque de volonté, a voir les choses dans leurs conséquences. Il re-
garde toujours ce qui lui parait & premiere vue. Le verset de la sou-

5]

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 199 @ 06/11/2016 19:32:41 ‘



rate La Vache traduit le plus parfaitement cet état d’ame, notam-
ment en matiére de combat : « Le combat vous est prescrit, or cela
vous est détestable. Il se peut que vous détestiez une chose qui soit
le bien pour vous, et il se peut que vous aimiez une chose qui soit
le mal pour vous. Dieu sait et vous ne savez pas »".

L’homme déteste, par nature, le combat : « Le combat vous est
prescrit, or cela vous est détestable » a cause de la peine qu’il exige et
de la patience qu’il nécessite. Ce qui attire I'attention d’abord dans
le verset de la Vache C’est la mauvaise appréciation des choses chez
I’homme, car il lui arrive de détester ce qui est le bien pour lui et
d’aimer ce qui est le mal pour lui : « Il se peut que vous détestiez une
chose qui soit le bien pour vous, et il se peut que vous aimiez une
chose qui soit le mal pour vous ».

Ce qui attire encore I'attention dans ce verset, C’est le critére de
la fin (la conséquence) posé comme a la base de 'amour et de I'aver-
sion des choses, de facon a faire du bien (dans son sens absolu) un
principe d’amour et a faire du mal un principe d’aversion. Ce qui
compte dans le bien, c’est qu’il soit le bien pour ’homme, et ce qui
compte dans le mal, c’est qu’il soit le mal pour '’homme. C’est la que
réside la valeur de la conséquence.

Mais le verset comporte un léger blame en établissant un lien
entre 'expression qui vous est détestable et I'expression que vous
détestiez une chose venue avant I'expression que vous aimiez une
chose. Une telle proximité laisse croire que ’homme est hatif dans
ses jugements en opposant d’emblée son aversion pour ce qui est
bien pour lui et son amour pour ce qui est mal pour lui. Ce léger
blame réside surtout dans la répétition de 'expression d’hypothese :
Il se peut que venue en téte des phrases de 'amour et de 'aversion.
Cette expression frangaise équivalant de 'expression arabe : a’assa,
ne signifie ici ni désir ni espérance mais dénote leur contraire, a sa-
voir que '’homme fait ce qui est néfaste pour sa fin en aimant et en
détestant de facon erronée les choses.

Cette répétition a permis d’établir une comparaison compor-
tant une double contradiction dont les deux éléments principaux
sont les verbes aimer et détester ayant un complément d’objet di-
rect commun répété deux fois une chose qui se rapporte aux deux

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 216.

D

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 200 @ 06/11/2016 19:32:41



autres éléments de la contradiction, a savoir le bien, objet du verbe
détester et le mal, objet du verbe aimer. Contemplons 'agencement
de ces éléments :

Il se peut que vous détestiez une chose qui soit le bien pour vous

Il se peut que vous aimiez une chose qui soit le mal pour vous

Dans cette comparaison, il n’y a pas seulement opposition entre
le verbe détester et aimer, mais également opposition entre «le
bien » et «le mal ». Le reste des éléments de la comparaison est
commun parce qu’il se rapporte a la fin touchant ’homme, car son
bien, comme son mal, est pour lui.

B. - « Dieu sait et vous ne savez pas »

Pour mettre en exergue l'incapacité de '’homme a patienter
. I\ . ) . 4
jusqu’a voir la fin, avant d’aimer ou de détester une chose, le ver-
set se termine par cette expression de fin de verset présente cinq fois
dans le Coran et comportant un jugement général touchant ici au
domaine des conséquences des choses : « Dieu sait et vous ne savez
pas ».

C. - Préférence de la vie derniére a celle d’ici-bas

Parler de la vie derniére, C’est parler de 'une des dualités la plus
présente dans le Coran, a savoir la vie d’ici-bas contre la vie dans
l'au-dela. Nous y constatons une préférence claire et nette de la vie
derniére, dans I'au-dela, a celle d’ici-bas. Cette préférence est affir-
mée et réaffirmée avec une fréquence qui n’a de comparable que
celle de I'insistance sur 'unicité de Dieu, ainsi que sur la dénoncia-
tion de I’Association (le polythéisme). Cette dualité souligne I'exis-
tence de deux vies : vie premiére qui est la vie d’ici-bas et vie der-
niére, celle du jour de la résurrection. Le qualificatif premiére donné
a la vie d’ici-bas est répété 5 fois dans le Coran’, notamment dans la
sourate Le Jour Montant.

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

1. La vie d'ici-bas est qualifiée comme premiére dans quatre autres sourate mecquoises :
« A Dieu appartiennent la (vie) derniére et premiére », Coran, sourate 53 : L'Etoile, v. 25.
« A Nous appartiennent, certes, la (vie) derniére et premiére », Coran, sourate 92: La

2o

traite_amour_coran_francais_C6.indd 201 @ 06/11/2016 19:32:42 ‘



En effet, pour consoler le Prophéte qui souffrait de I'interruption
de la révélation a ses débuts a La Mecque, Dieu le rassure qu'Il ne I'a
pas abandonné, et I'informe, prétant serment sur les cinq premiers
versets de la sourate, de la primauté et de la priorité de la vie der-
niére dans l'au-dela sur celle d’ici-bas et ce, avant de lui promettre
de lui donner ce qu’il voudra jusqu’a sa satisfaction : « Par le jour
quand il monte, et la nuit quand elle se calme, ton Seigneur ne t’a
ni abandonné ni boudé. La vie derniére est, certes, meilleure pour
toi, que la premiére, et ton Seigneur te donnera jusqu’a ce que tu
sois satisfait »".

Cette préférence est réaffirmée dans d’autres formules, nous en
citons d’abord celle du comparatif féminin meilleure le plus usuel
en matiére de comparaison en arabe et dans toutes les langues du
monde. Nous choisissons parmi les sept versets qui indiquent cette
préférence de fagon expresse deux fins de versets. Nous avons déja
cité le verset de la sourate Le Jour Montant a cet effet: « Dis: la
jouissance de (la vie) d’ici-bas est éphémere, (alors que) la (vie)
derniére est meilleure pour celui qui est pieux »*. « Mais non, vous
préférez la vie d’ici-bas, alors que (la vie) derniére dans I'au-dela
est meilleure et plus durable »3.

Quatre versets (parmi les sept versets susmentionnés) se sont
distingués par l'apparition du mot dar (demeure) comme un des
noms désignant la vie dans I'au-dela dans le Coran. Ils se sont en-
core distingués par I'attribution formelle de cette dar (demeure) aux
pieux (trois fois), jusqu’a affirmer qu’elle est la leur. Trois versets
sont terminés par un appel a la raison : « Et la demeure de (la vie)
derniére est, certes, meilleure pour ceux qui auront été pieux, ne
raisonnez-vous pas ? »* ; « Et la demeure derniére est, certes, meil-
leure pour ceux qui sont pieux, ne raisonnez-vous pas?»°; «et

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

Nuit, v. 13), « Dieu le prit alors par un chatiment en la (vie) derniere et la (vie) premiére »,
Coran, sourate 79 : Celles qui tirent, v. 25. « ... A Lui la louange en la (vie) premiére et en
la (vie) derniere », Coran, sourate 28 : La Narration, v. 70.

. Coran, sourate 93 : Le Jour Montant, v. 1-5.

. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 77.

. Coran, sourate 87 : Le Trés-Haut, v. 16-17.

. Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 169 et Coran, sourate 12 : Joseph, v. 109.

. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 32.

vi bW N

o0

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 202 @ 06/11/2016 19:32:42



la demeure de (la vie) derniére est meilleure. Agréable sera la de-
meure des pieux »".

La préférence de la vie derniere est encore signalée par un verset
de la sourate Les Butins dans un contexte de reproche de la prise de
captifs (a I'issue de la bataille de Badr), verset caractérisé par l'uti-
lisation, deux fois, du verbe vouloir dans un contexte de compa-
raison entre ce que veulent de la vie d’ici-bas des croyants pressés
et ce que Dieu veut, a savoir la vie derniére : « Il n’appartient pas
a un Prophete de faire des captifs jusqu’a ce qu’il les élimine de
la surface sur la terre. Vous voulez les biens éphémeéres de la vie
d’ici-bas, alors que Dieu veut (la vie) derniére. Dieu est puissant,
sage »>.

La préférence de la vie derniére est enfin apparue dans un ver-
set de la sourate La Narration ou nous signalons la présence du
verbe chercher dans un commandement moral fait a Qartin par son
peuple : « Cherche, dans ce que Dieu t’a donné, la demeure der-

niére. N’oublie pas ta part de la vie d’ici-bas »>.
* % %

PREMIERE CONSTANTE CORANIQUE
« Mais non, vous aimez la hative
(la présente) »
« Ceux-la aiment, certes, la hative »

Mais le choix des mécréants est diamétralement opposé a celui
de Dieu qui préfere pour ses serviteurs le bien de la vie derniere.
Ils aiment la vie hétive (présente) d'un amour conduisant a un dé-
laissement total de la vie derniére, comme le laisse comprendre la
présence du verbe wathara qui signifie délaisser, selon la définition
de I'étymologiste ar-Raghib dans son Moufradat alfadh al-Qur’an :
« On dit : tel yatharou (délaisse) une chose, c’est-a-dire la jette parce
qu’il ne s’y intéresse guere. Une wathara est un morceau de viande
ainsi appelé par manque d’intérét »*.

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

. Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 30.
. Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 67.
. Coran, sourate 28 : La Narration, v. 77.
. Moufradét alfadh al-Quran, p. 862-863.

H W N A

203

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 203 @ 06/11/2016 19:32:42 ‘



Cette définition va de pair avec le contexte de l'utilisation du
verbe wathara dans les sourates La Résurrection et L'Homme. Il in-
tervient en conjonction avec le verbe de 'amour pour exprimer une
corrélation entre 'amour du mécréant pour ce qui est immédiat (la
vie d’ici-bas) et son manque d’intérét pour ce qui est éloigné (la vie
derniére).

En effet, ce choix des mécréants est dénoncé par deux versets de
la sourate La Résurrection dans un discours d’avertissement ouvert
par la particule de menace : kalla (mais non) a I'intention de ceux
qui s’interrogent, moqueurs, sur le jour de la résurrection : « Mais
non, vous aimez plutdt la hative, et vous délaissez la Derniere »".

Ce choix est encore une fois dénoncé par un verset de la sourate
L’Homme avec un changement du complément d’objet du verbe
de délaissement consistant a substituer « un jour bien lourd » a la
« Derniere » confirmant ainsi le manque d’intérét pour la vie der-
niére. L’introduction de 'adverbe « derriére » renforce, par ailleurs,
le sens du verbe « délaisser » : « Mais, ceux-la aiment, certes, la ha-
tive et délaissent derriere eux un jour bien lourd »>.

La « hative » apparait encore une troisiéme fois dans le Coran
comme complément d’objet du verbe « vouloir » et non du verbe
« aimer », comme c’est le cas dans les deux versets ci-dessus : « qui-
conque veut la hative (la vie présente) nous lui hatons, en elle, ce
que nous voulons, a qui nous voulons, puis nous lui assignons la
Géhenne ou il briilera honni, repoussé »>. La similitude de contexte
entre ce verset et celui des deux versets ci-dessus établit une corré-
lation entre les verbes aimer et vouloir, sans que cette similitude si-
gnifie une synonymie.

La hative est un mot coranique dénotant, d’'un c6té, un désin-
térét pour la vie d’ici-bas comparée a la vie derniére, et de 'autre
coté, la tendance, chez 'homme, a la précipitation, dans toutes ses
affaires, au sens de vouloir les obtenir avant leur temps, comme ar-
Raghib a défini la héte : « La hate est (le fait) de demander une chose
et de la chercher avant son temps. Elle découle de I'ardeur du désir,

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 75 : La Résurrection, v. 20-21.
2. Coran, sourate 76 : L'Homme, v. 27.
3. Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 18.

20

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 204 @ 06/11/2016 19:32:42



c’est pourquoi elle est blamable en général dans le Coran au point
de dire : la hate (vient) de Satan »".

Les occurrences du verbe ista‘ajala (hater) soutiennent la défi-
nition d’ar-Raghib, En effet, le verset de la sourate Les Prophetes
met en évidence cette tendance de 'homme a précipiter les choses,
comme s’il était créé de hate: « Lhomme a été créé de hate! Je
vous ferai voir mes signes ; ne me demandez pas de me hater »*.
La création de 'homme de hate vise son comportement et non sa
nature, comme l'explique le verset de la sourate Le Voyage noc-
turne : « homme en appelle au mal, comme il en appelle au bien.
L’homme est hatif »3.

La proscription de la hate par laquelle s’est terminé le verset de
la sourate Les Prophetes, intervient en plein milieu du verset de la
sourate Les Abeilles avec le méme sens de démonstration des signes,
mais en terme d’arrivée de 'ordre de Dieu : « L’ordre de Dieu vient,
ne le hatez pas. Gloire a Lui. Il transcende ce qu’ils lui associent »2.

Cette proscription de la héte tient au pardon de Dieu et a sa
grande miséricorde a I'égard des hommes ; il a reporté leur punition
pour leurs actes au jour de la résurrection : « Et Ton Seigneur le
Tout pardon, Plein de miséricorde, s’il les réprimait pour ce qu’ils
ont fait, il haterait leur tourment. Mais ils ont un terme auquel ils
ne sauraient échapper »*.

Mais les mécréants qui ne croient pas a ce Jour demandent son
arrivée avant son temps, par défi et moquerie. Leur précipitation
n’aboutit pourtant pas au changement de son terme fixé par Dieu
ou ils verront la Géhenne les encercler : « Ils te demande de hater le
tourment. Sans un terme fixé, le tourment leur serait venu. Il leur
viendra soudainement alors qu’ils ne s’en rendent pas compte. Ils
te demander de hater le tourment, alors que la Géhenne encercle
les mécréants »°.

Les deux versets des sourates Les Poetes et « Celles en rang »
s’'interrogent avec la méme indignation en contenu et en forme, sur

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

1. Cestun Hadith relaté par Abou Ya'la : 4 206 (4 240) et ses hommes (ses narrateurs) sont
ceux d'un Hadith authentique. Voir, Moufradét alfadh al-Qur'an, p. 548.

Coran, sourate 21 : Les Prophétes, v. 37.

Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 11.

Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 1.

Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 58.

Coran, sourate 29 : L'Araignée, v. 53-54.

oOwnpwN

20

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 205 @ 06/11/2016 19:32:42 ‘



la précipitation avec laquelle ces mécréants demandent I'arrivée du
chatiment : « Quoi, est-ce Notre tourment qu’ils demandent de
hater 2 »”

Les mécréants regretteront cette précipitation quand ils got-
teront réellement au tourment, que ce soit dans la vie d’ici-bas :
« Quand ils ont vu s’approcher de leurs vallées, ils dirent : C’est
un nuage qui nous apportera la pluie. Eh non, c’est ce que vous ha-
tiez : un vent contenant un tourment douloureux »*, ou dans la vie
derniére : « Golitez a votre épreuve, C’est ce que vous hatiez »3.

DEUXIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Ceux qui aiment la vie d’ici-bas plus
que la vie derniére »
« Parce qu’ils ont aimé la vie d’ici-bas
plus que la (vie) derniére »

Deux premieres occurrences du verbe istahabba (aimer plus)
avec une seule formule :

L’amour des mécréants pour la vie d’ici-bas intervient deux fois
dans le Coran en terme de « aimer plus » exprimant un sens d’ex-
clusivité, comme ar-Réghib en a choisi la définition*.

Le verbe istahabba (aimer plus) apparait dans la sourate d’Abra-
ham lors de I'avertissement d’'un chatiment sévere destiné aux mé-
créants qui sont reconnus d’abord par leur amour exclusif de la
vie d’ici-bas, puis par leur écartement du chemin de Dieu et leur
choix de ce qui est tortueux et ce, avant de les condamner a I’éga-
rement : « Dieu, qui posséde ce qu’il y a dans les cieux et sur la
terre. Malheur aux mécréants d’'un chatiment sévere. Ceux-ci ai-
ment la vie d’ici-bas plus que la (vie) derniere, écartent du chemin
de Dieu, le voulant tortueux. Ceux-ci sont dans un égarement in-
fini »5.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 26: Les Poetes, v.204 ; et Coran, sourate 37: Les [Anges] en rangs,
V.176.

2. Coran, sourate 46 : Al-Ahqgaf, v. 24.

3. Coran, sourate 51 : Les Vents disperseurs, v. 14.

4. ar-Raghib dit a cet effet: « La réalité de al-istihbab (préférence exclusive) consiste a
chercher a aimer la chose. Sa transitivité opérée par la préposition a/a lui fait procurer
le sens de I'exclusivité en matiére d’amour », Moufradat alfadh al-Qur'dn, p. 215.

5. Coran, sourate 14 : Abraham, v. 2-3.

20c]

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 206 @ 06/11/2016 19:32:42



Le verbe istahabba apparait encore dans la sourate Les Abeilles
lors d’un avertissement plus sévere accompagné de la colére de Dieu
et de la promesse d'un grand chatiment : « Mais ceux dont la poi-
trine s’est ouverte a la mécréance, sur ceux-la s’abat la colére de
Dieu et ils auront un tourment grand. C’est parce qu’ils ont aimé
la vie d’ici-bas plus que la (vie) derniére et que Dieu ne guidera pas
le peuple des mécréants »".

TROISIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Mais vous préférez la vie d’ici-bas ».
« Etil (Homme) préféere la vie d’ici-bas »

L’amour des mécréants pour la vie d’ici-bas intervient en termes
de ithar (préférence) proche du sens de I'amour exclusif. Ar-Raghib
a défini une telle préférence comme étant la volonté d’ » avoir une
chose sans une autre ».

Le verbe de dthara (préférer) apparait deux fois dans le Coran,
d’abord dans la sourate Le Trés-Haut n° 87 dans un contexte de dé-
nonciation chez les mécréants de leur choix de ce qui est proche,
c’est-a-dire la vie d’ici-bas tout en délaissant ce qui est meilleur et
plus durable, c’est-a-dire la vie derniere : « Mais, vous préférez la
vie d’ici-bas, alors que la Derniére est meilleure et plus durable »3.

Ce verbe est encore présent dans la sourate Celles qui arrachent
ou la préférence intervient entre celui qui préfére la vie d’ici-bas et
la Géhenne qui sera son refuge dans la vie derniére : « Quant a celui
qui se montre rebelle et préfére la vie d’ici-bas, la Géhenne sera,
certes, le refuge (pour lui) »*.

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 106-107.
Moufradat alfidh al-Qur’an, p. 62.

Coran, sourate 87 : Le Trés-Haut, v. 15-16.

Coran, sourate 79 : Celles qui arrachent, v. 37-39.

PwNR

o0

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 207 @ 06/11/2016 19:32:42 ‘



A. - Les occurrences de la jouissance mata’
dans le Coran

1. — « Or la vie d’ici-bas, par rapport a la vie derniére,
n’est qu’une jouissance »

Nous terminons ce bref exposé sur 'amour de la vie d’ici-bas et
sa préférence a la vie derniére chez les mécréants par un verset de la
sourate Le Tonnerre. Il a ceci de particulier qu’il dénonce chez les
mécréants leur jouissance de la vie d’ici-bas parce qu’elle est éphé-
mere : « Dieu dispense ses bienfaits a qui Il veut et en mesure. Ils
jouissent de la vie d’ici-bas, or la vie d’ici-bas, par rapport a la vie
derniére, n’est qu’une jouissance (éphémere) »".

Le mot mata‘ apparait 72 fois dans le Coran, dont 37 pour ses
formes verbales : (matta‘a : 18 fois, tamatta‘a : 12 fois et istamta‘a :
6 fois) et 35 pour son nom d’action : mad‘a.

L’étymon moutou’a signifie extension horizontale et verti-
cale, comme I'a énoncé ar-Raghib dans ses Moufradat alfadh al-
Qur’dn : « moutou‘a est extension horizontale et verticale. On dit :
le jour s’étend (s’allonge en frangais), la végétation s’étend a ses dé-
buts (pousse en frangais). Matd‘a signifie un usage étendu (dans le
temps) ; on dit : Dieu lui attribue telle chose. A chaque endroit (du
Coran) ou apparait : jouissez, il y a menace, étant donné I'extension
(illicite) de la jouissance »*.

Bien que certaines occurrences du verbe tamatta‘a (jouir) et
de son nom d’action matd‘a (jouissance) interviennent dans des
contextes rappelant les bienfaits de Dieu, lesquels permettent a ses
serviteurs de jouir de leur vie sur terre, la majorité des occurrences
apparaissent dans des contextes dénongant chez les mécréants I'ex-
tension de la jouissance qualifiée d’éphémere dix fois dans le Coran
comparée a I'éternité du tourment qui les attend dans la vie der-
niére. Nous en citons quatre versets seulement :

«Dis: la jouissance de (la vie) d’ici-bas est éphémere, alors
que la vie derniére est meilleure pour celui qui est pieux »?;
« Quiconque dénie, je le laisserai jouir (de la vie) un peu, puis je

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 26.
2. Moufradét alfadh al-Qur'én, p. 757.
3. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 77.

20e]

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 208 @ 06/11/2016 19:32:42



le contraindrai au chatiment du Feu; quel funeste devenir!»";
« Nous les laisserons jouir (des plaisirs de la vie) un peu, puis nous
les contraindrons a un tourment dur »* ; « Dis : jouis un peu de ta
mécréance ; vous serez un des compagnons du Feu »3.

Cette jouissance est également qualifiée de temporaire (14 fois)
dans plusieurs formules, notamment celle de « jusqu’a un temps »
qui termine huit versets. Nous en citons trois seulement :

« Et Nous avons dit : descendez, vous serez ennemis les uns des
autres. Vous aurez sur terre un lieu de séjour et une jouissance
jusqu’a un temps »*; « Je ne sais pas si cela est une épreuve pour
vous et une jouissance jusqu’a un temps »°. « Nous avons écarté
d’eux le tourment de ’humiliation dans la vie d’ici-bas et Nous les
avons laissé jouir de la vie jusqu’a un temps »°.

2. — « Que la vie d’ici-bas ne vous trompe pas et qu’elle
ne vous trompe pas sur Dieu le Trompeur »

Comme la jouissance de la vie d’ici-bas est éphémere, nous nous
devons de n’étre trompés ni par elle ni par les tromperies de Satan.
Deux versets presque identiques formulent dans deux sourates mec-
quoises cette recommandation divine :

« O hommes, la promesse de Dieu est vérité. Que la vie d’ici-
bas ne vous trompe pas et que Satan ne vous trompe pas sur
Dieu »” ; « La promesse de Dieu est vérité. Que la vie d’ici-bas ne
vous trompe pas et que Satan ne vous trompe pas sur Dieu »®.

Cette tendance chez les mécréants a étre trompés découle de leur
conception erronée de la vie comme étant fondée sur le jeu et la dis-
traction, selon l'ordre de la sourate Les Troupeaux, ou sur la dis-
traction et le jeu selon I'ordre de la sourate L’Araignée, deux ordres
marquant la corrélation entre ces deux éléments de tromperie do-
minant leurs coeurs et leurs esprits et aboutissant a leur oubli de la
Vie derniere qui est meilleure pour le devenir de 'THomme :

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

Coran, sourate 2 : La Vache, v. 126.
Coran, sourate 31 : Lugman, v. 24.
Coran, sourate 49 : Les Groupes, v. 8.
Coran, sourate 2 : La Vache, v. 36.

Coran, sourate 21 : Les Prophétes, v. 111.
Coran, sourate 10 : Jonas, v. 98.

Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 5.
Coran, sourate 31 : Lugman, v. 33.

PN o pwWwN2

205

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 209 @ 06/11/2016 19:32:42 ‘



« La vie d’ici-bas n’est que jeu et distraction ; alors que la de-
meure derniére est, certes, meilleure pour ceux qui sont pieux, ne
raisonnez-vous pas ? »" « Cette vie d’ici-bas n’est que distraction
et jeu; et la demeure derniére est, certes, la vie durable?, s’ils pou-
vaient savoir ! »3

Il faut souligner cette méthodologie coranique pour dénoncer la
vision des choses erronée et dangereuse des mécréants. Cette vision
est présentée dans un langage d’affirmation extrémement renforcée,
utilisant une forme d’exception restrictive qui vient apres le serment
en ordre de confirmation de I'affirmation :

La vie d’ici-bas n’est que jeu et distraction
Cette vie d’ici-bas n’est que distraction et jeu

Ces deux phrases sont venues en téte de ces deux versets. Mais
ceux-ci sont terminés par un langage plus renforcé encore (grace a
une forme de serment implicite) insistant sur la primauté et la prio-
rité de la vie derniére, formulé par le comparatif féminin « meil-
leure » a la fin du verset de la sourate Les Troupeaux et par I'expres-
sion « la vie durable » évoquant I'éternité a la fin du verset de la sou-
rate L’Araignée :

La demeure derniere est, certes, meilleure
La demeure derniére est, certes, la vie durable

3. —Le verset de la sourate Le Fer : « Sachez que la vie d’ici-
bas n’est que jeu, distraction, parure, rivalité d’orgueil d’entre
vous et émulation en biens et en enfants »

Nous ne saurions quitter I'’étude de la jouissance sans nous arré-
ter sur un verset bien connu de la sourate Le Fer, bien que le verbe
aimer n’y paraisse pas. En effet, 'importance de ce verset tient au
fait qu’il met en évidence d’une fagon insolite I'exces dans lequel
tombent les mécréants en voulant jouir de la vie d’ici-bas. Ce ver-
set a cette spécificité de donner, aussi bien a son début qu’a sa fin,

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 32.

2. Lavie durable est une traduction plus proche que les autres du sens du mot coranique
al-hayawan. En effet, ar-Raghib a donné a ce mot deux sens, le deuxiéme apparaissant
dans le verset de la sourate L'Araignée : « al-hayawén est le lieu de la vie. Il a deux
dénotations : la premiére touche a I'étre vivant, la deuxieme a la vie durable. C'est ce
deuxiéme sens qui est donné dans le verset: La demeure derniére est, certes, la vie
durable... ».

3. Coran, sourate 29 : L'Araignée, v. 64.

D

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 210 @ 06/11/2016 19:32:42



deux visions de la vie d’ici-bas chez les mécréants. La premiere vi-
sion (au début du verset) ajoute aux deux éléments de jeu et de dis-
traction (évoqués dans les deux versets susmentionnés des sourates
Les Troupeaux et L’Araignée), trois nouveaux éléments, a savoir pa-
rure, rivalité d’orgueil et émulation en biens et en enfants. Ainsi ce
verset semble-t-il étre le seul verset a rassembler cinq éléments qui
sont a l'origine de la préférence chez les mécréants de la vie d’ici-bas
a la vie derniére. La deuxiéme vision (a la fin du verset) confirme ce
qu’indiquent des versets ci-dessus, a savoir que la vie d’ici-bas n’est
qu’une jouissance trompeuse : son cycle ressemble & une pluie dont
la végétation plait aux cultivateurs, mais elle ne tarde pas a se faner
avant de jaunir et devenir des débris. Cette ressemblance donne, a
son tour, une définition, la meilleure, de I'illusion qui constitue un
attachement au mirage de ce qui n’existe pas en matiere de croyance
et de comportement et dont la conséquence est notamment un
tourment sévere pour les mécréants dans la vie derniere en plus de
leur privation du pardon de Dieu et de son contentement. Lisons ce
verset en nous concentrant sur 'ordonnancement de ces éléments :

« Sachez que la vie d’ici-bas n’est que jeu, distraction, parure,
rivalité d’orgueil d’entre vous et émulation en biens et en en-
fants, a la ressemblance d’une pluie qui fait pousser une vé-
gétation qui plait aux cultivateurs, puis elle se fane et tu la
vois qui jaunit, puis devenir débris. Dans la vie derniére, il y a
un tourment sévere et (il y a) un pardon de Dieu et contente-
ment. La vie d’ici-bas n’est qu’une jouissance de tromperie »".

Dans le bref exposé ci-dessous de ces éléments, nous tenterons
de mettre en évidence la myopie avec laquelle les mécréants re-
gardent la vie d’ici-bas.

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

a) Jeu

Le premier de ces éléments est al-la‘ib (le jeu) défini par ar-Ra-
ghib comme venant de al-lou‘db (la salive): « 'étymon du mot
al-lou‘ab (la salive). On dit : sa salive coule. Tel la‘iba (joue), s’il
fait ce qu’il fait sans juste intention »*. C’est un mot peu fréquent
dans le Coran. Il intervient dans des contextes de dénonciation

1. Coran, sourate 57 : Le Fer, v. 20.
2. Moufradat alfadh al-Qur'én, p. 741.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 211 @ 06/11/2016 19:32:43



dans la plupart de ses occurrences. Ses relations avec d’autres mots
mettent cette dénonciation en évidence. En effet, il apparait comme
contraire au haqq (la vérité) dans trois versets dont nous citons celui
de la sourate La Fumée : « Nous n’avons pas créé les cieux, la terre
et ce qu’il y a entre eux, par jeu. Nous ne les avons créés que dans
la vérité, mais la plupart d’entre eux ne savent pas »".

Mais ce qui retient I'attention dans les occurrences du jeu, c’est
sa relation avec quatre mots de sens négatif, notamment la distrac-
tion avec laquelle il entretient une relation de corrélation dans sept
versets. Nous en avons déja cité trois ci-dessus et nous y ajoutons ci-
dessous deux versets dans lesquels jeu et distraction échangent leurs
places, prouvant ainsi leur affinité sémantique :

« Laisse ceux qui prennent leur religion pour jeu et distrac-
tion et que trompe la vie d’ici-bas »>.

« Ceux qui prennent leur religion pour distraction et jeu et
que trompe la vie d’ici-bas »>.

I apparait enfin lié au mot chicanerie dans cinq versets. Nous en
choisissons trois ou chicanerie et jeu interviennent dans un contexte
d’avertissement formulé par un lexique de wathar (délaissement) :

« Laisse-les chicaner et jouer jusqu’a ce qu’ils rencontrent leur
jour qui leur est promis »*; « Puis, laisse-les dans leurs chicane-
ries jouer »°.

b) Distraction

Le deuxiéme de ces cinq éléments est la distraction, peu fré-
quente dans le Coran. Nous avons déja souligné son lien avec le
jeu, dans sept de ses 11 occurrences. ar-Réghib dit dans sa défini-
tion : « La distraction est ce qui occupe 'homme jusqu’a 'amener a
délaisser ce qui le concerne et 'intéresse. Elle exprime un exces de
jouissance »°.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 44 : La Fumée, v. 38-39.

. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, V. 70.

. Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 51.

. Coran, sourate 43: L'Ornement, v. 83 ; et Coran, sourate 70: Les Voies d’Ascension,
V. 42.

. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 91.

. Moufradat alfadh al-Qur’an, p. 741.

H W N A

v

[))

traite_amour_coran_francais_C6.indd 212 @ 06/11/2016 19:32:43



¢) Parure

Le troisiéme de ces éléments est la parure, élément le plus pré-
sent parmi les cing, grace a ses 44 occurrences dans le Coran dont
la quasi-totalité revient au verbe zayyana (parer), 32 fois, puis a son
nom d’action féminin zina (parure), 11 fois. La plupart des occur-
rences de ce mot interviennent pour dénoncer la mauvaise action
de ’'homme (17 fois). Cette action est la conséquence d’une vision
erronée des choses chez ’homme, qui le pousse a adopter une illu-
sion enjolivant sa mauvaise action jusqu’a la voir belle, comme I'in-
dique un verset de la sourate Le Créateur : « Que vaut celui dont la
mauvaise action est enjolivée a ses yeux au point de la voir belle ?
Dieu égare qui Il veut et guide qui Il veut. Que ton ame ne s’épuise
pas a se lamenter a leur sujet! Dieu sait bien ce qu’ils font »".
L’homme n’adopte pas ce qu’il adopte, sans un préalable désir per-
fide de faire ce qu’il veut. C’est pourquoi nous voyons 'embellisse-
ment de la mauvaise action dans un verset de la sourate Muhammad
s’accompagner de la soumission aux passions: « Est-ce celui qui
se conforme a une preuve évidente (venue) de son Seigneur, est
comme celui dont les mauvaises actions sont embellies. Ceux-la
suivent leurs passions »2.

Si I'embellissement de la mauvaise action est évoquée a la voix
passive dans les deux versets susmentionnés, le Coran annonce de
facon expresse que cet embellissement est I'action de Satan dans
cinq versets des sourates Les Troupeaux et Les Fourmis. Nous en
avons choisi deux. Dans le premier verset, I'embellissement s’ac-
compagne de la dureté du cceur : « si, lorsque notre rigueur leur est
venue, ils imploraient humiliés. Mais leurs cceurs se sont endur-
cis et Satan leur a embelli ce qu’ils faisaient »*, et il s’Taccompagne
du détournement et de I'absence de guidance dans le deuxiéme : « Je
Pai trouvée, ainsi que son peuple, qui se prosternent devant le so-
leil en dehors de Dieu. Satan leur a embelli leurs actions et les a
écartés du Chemin de sorte qu’ils ne se guident pas »*.

L’évocation de la vision erronée des choses chez les mécréants,
leur soumission a leurs passions, la dureté de leurs coeurs et I'ab-

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 8.
Coran, sourate 47 : Muhammad, v. 14.
Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 43.
Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 24.

PwNR

traite_amour_coran_francais_C6.indd 213 @ 06/11/2016 19:32:43



sence de leur guidance laissent comprendre que 'embellissement il-
lusoire est 1ié au coeur, comme I'indique expressément le verset de la
sourate Le Triomphe ou il saccompagne de moquerie chez les mé-
créants : « Vous avez conjecturé que ’Envoyé et les croyants ne re-
viendraient jamais aux leurs. Cela a été embelli dans vos coeurs,
vous avez conjecturé d’'une mauvaise conjecture et vous avez été
un peuple perdu »".

C’était 1a une dénonciation du Coran de I'embellissement des
mauvaises actions ; Quant a sa dénonciation de 'amour de ’homme
pour la vie d’ici-bas et son embellissement, elle est présente 10 fois,
comme dans le verset de la Vache ou cette parure est accompa-
gnée chez les mécréants de I'attachement a la vie d’ici-bas : « La vie
d’ici-bas est embellie aux yeux des mécréants et ils se moquent des
croyants. Ceux qui sont pieux seront au-dessus d’eux le jour de la
résurrection. Dieu accorde son bienfait a qui Il veut, sans comp-
ter »2.

Le verset de la sourate La Narration se distingue par un rappro-
chement entre jouissance et parure qui interviennent comme com-
pléments d’objet du verbe d’attribution, utilisé a la voix passive
parce que son sujet est connu. Ce lien laisse appréhender la courte
durée de la jouissance et de 'embellissement parce qu’ils ont trait a
la vie d’ici-bas. Par contre, ce que Dieu prépare dans la vie derniere
pour les croyants qui raisonnent, est meilleur et plus durable : « Ce
qui vous est donné est la jouissance de la vie d’ici-bas et son em-
bellissement. Ce qu’il y a auprés de Dieu est meilleur et plus du-
rable ; allez-vous raisonner ? »3.

Ainsi la dénonciation de la parure, qu’elle intervienne comme
verbe ou comme nom d’action, englobe-t-elle 27 des 44 occurrences
de ce mot. Le reste de ses occurrences, (environ 17), intervient dans
des contextes parfois négatifs, notamment ceux se rapportant a 'at-
tachement de ’homme a la vie d’ici-bas, (9 fois environ#). D’autres

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 48 : Le Triomphe, v. 12.

. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 212.

. Coran, sourate 28 : La Narration, v. 60.

. Sila parure vient en troisi€me position dans le verset du Fer, elle se substitue aux autres
jouissances de la vie d'ici-bas dans d'autres versets, notamment a travers I'expression
« parure de la vie d'ici-bas » apparue dans deux versets de la sourate La Caverne. Dans
le premier verset, il y a une sorte de comparaison en faveur de ceux qui aspirent a voir
un jour la face de Dieu et donc aux dépens de ceux qui veulent la vie d'ici-bas : « Fais

H W N 2

D

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 214 @ 06/11/2016 19:32:43



contextes sont positifs, grace a la prédominance de la « parure de
Dieu »", notamment ceux se rapportant a la parure du ciel : 5 fois?
et a la parure de la terre : 3 fois.

Mais le contexte de parure le plus positif est celui du verset de
la sourate Les Appartements, parce qu’il a trait a la Foi et parce que
son sujet est Dieu. Nous avons déja abordé ce verset dans la pre-
miere partie de cette encyclopédie, parce qu’il est le seul a évoquer
I'action de Dieu nous faisant aimer ce qui nous est utile et détes-
ter ce qui nous est nuisible. Le verset a cette spécificité de réaffirmer
ce que contient le verset de la sourate Le Triomphe, a savoir que le
ceeur est la place de la parure, en tant que croyance avant d’étre une
action physique : « Sachez que le Prophéte est parmi vous. S’il vous
obéit dans maintes affaires, vous serez dans la peine du péché.
Mais Dieu vous fait aimer la Foi et la pare en vos cceurs et vous fait
détester la mécréance, la perversité et la désobéissance. Voila les
bien-guidés »>.

d) Rivalité d’orgueil

La quatrieme des raisons de la préférence chez les mécréants de
la vie d’ici-bas est le tafakhur (la rivalité d’orgueil). Elle n’apparait
que dans ce verset de la sourate Le Fer. La morphologie de tafiakhur
évoque la réciprocité en arabe, laquelle est confirmée par la présence
de la formule adverbiale : « d’entre vous ». Il s’agit donc d’une mau-
vaise rivalité collective qui est un lieu commun chez la communauté

preuve de patience avec ceux qui implorent leur Seigneur, matin et soir, aspirant a voir
sa face. Que tes yeux ne se détachent pas d'eux, en voulant la parure de la vie d'ici-
bas », Coran, sourate 18: La Caverne, v. 28. Dans le deuxieme verset, sont dénoncés
ceux qui préférent I'argent et les enfants, les considérant comme la parure de la vie
d'ici-bas : « L'argent et les fils sont la parure de la vie d'ici-bas, les bonnes actions sont
meilleures ... », Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 46.

1. Nous avons puisé cette expression dans le verset de la sourate Al-A’raf: « Dis: qui
déclare illicite la parure de Dieu qu'il a produite a I'intention de ses serviteurs, ainsi
que les mets délicieux qu’ll vous a dispensés ? Dis : elle appartient aux croyants dans
la vie d'ici-bas et elle leur appartiendra exclusivement au jour de la résurrection. Ainsi
exposons-nous les signes a un peuple qui sait », Coran, sourate 7 : AI-A'raf, v. 32.

2. Nous en avons choisi trois versets : « Nous avons créé dans le ciel des tours et nous
I'avons paré pour ceux qui regardent », Coran, sourate 15 : Al-Hijr, v. 16. « Nous avons
paré le ciel d'ici-bas d'une parure : les astres », Coran, sourate 37 : Les [Anges] en rangs,
v. 6. « Ne regardent-ils pas le ciel au-dessus d’eux, comment nous I'avons édifié et paré,
sans la moindre faille », Coran, sourate 50 : Qaf, v. 6.

3. Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 7.

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

traite_amour_coran_francais_C6.indd 215 @ 06/11/2016 19:32:43



des Indiftérents aux signes de Dieu. Nous nous sommes déja arrétés
sur les trois versets annong¢ant 'absence de 'amour de Dieu pour les
arrogants fanfarons.

e) Prolifération en biens et en enfants

Le cinquieme élément de préférence (exclusive) de la vie d’ici-
bas chez les mécréants est le takdthur (I'émulation). Cela dénote,
comme la rivalité, la réciprocité au sens de concurrence et de com-
pétition en vue de la possession de plus de biens et d’enfants. Si cette
corrélation entre « rivalité » et « émulation » est explicite (grace a la
présence des deux mots) dans le verset de la sourate Le Fer, elle est
réaffirmée par le contexte et par le comparatif plus dans deux ver-
sets de la sourate Saba, qui relate les déclarations des notables de
toutes les cités détruites par Dieu en raison de leur déni du message
de Dieu : « Nous n’avons jamais envoyé d’avertisseur dans une cité
sans que ses notables ne lui disent : nous dénions ce par quoi vous
étes envoyés et (sans) qu’ils ne disent : nous avons plus de biens et
d’enfants et nous ne serons pas chétiés »".

La dénonciation de cette émulation entre des hommes indiffé-
rents a la vie derniére est complétée par une deuxiéme occurrence
du mot takdthur (émulation) dans une sourate portant son nom.
Le mot est alors sujet du verbe émuler, dont le complément d’ob-
jet n’est pas précisé, mais sous-entendu. Cette émulation se poursuit
jusqu’a la mort, évoquée ici au figuré par la visite des cimetiéres :
« I’émulation vous distrait jusqu’a ce que vous visitiez les cime-
tieres »>.

B. - Les occurrences de ad-dounya (la Vie d’ici-bas)
dans le Coran

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

Le mot ad-dounya (la Vie d’ici-bas) est utilisé dans le Coran pour
affirmer la préférence de la vie derniére a celle d’ici-bas, et pour dé-
noncer 'amour et la jouissance qu’ont pour cette derniére les mé-
créants. On y trouve 119 occurrences en ce sens sur les 123 de ce
mot dans le Coran. Le peu qui en reste intervient trois fois pour dé-
crire le ciel proche de nous que Dieu a paré en astres et en planetes,

1. Coran, sourate 34 : Saba, v. 34-35.
2. Coran, sourate 102 : La Prolifération, v. 1-2.

21

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 216 @ 06/11/2016 19:32:43



qui brillent comme brillent des lanternes : « Nous avons paré le ciel
proche d’une belle parure : les astres »* ; « Nous avons paré le ciel
proche de lanternes »* et une fois pour décrire un versant proche
contre un autre éloigné : « Quand vous étiez sur le versant le plus
proche et eux sur le versant le plus éloigné »3.

Ces occurrences concreétes du terme de dounya nous font décou-
vrir I'étymon de proximité ad-dounouww dont dérive le mot ad-
dounya (la plus proche) qui est morphologiquement le féminin du
superlatif : adna (plus proche). Cet étymon de proximité est confir-
mé par cinq versets chargés de ce méme sens concret. Nous le re-
trouvons d’abord dans un verset de la sourate L’Etoile & travers le
verbe dana : (sapprocher) : « Puis il s’approcha et demeura sus-
pendu »%, puis dans quatre autres versets a travers le nom d’agent
ddni et ddnia (proche, au masculin et au féminin) : « Et les fruits
des deux jardins seront a portée de main »*; « Ses fruits sont a
portée de main »°; « tandis que de la spathe du palmier sortent
des régimes de dattes a portée de main »” ; « Proches d’eux sont ses
ombrages »®.

Cette découverte de I'étymon de proximité nous aide a com-
prendre le processus de transposition opéré, dans des contextes
coraniques précis, sur ce sens originel consistant a passer d’une
proximité de lieu makdn a une perte de valeur makdna. ar-Ra-
ghib dans ses Moufradat alfadh al-Qur’an a bien saisi les nuances
d’usage du comparatif adna (plus proche) dans le Coran en consta-
tant quatre oppositions que font valoir ses usages propres et figurés.
Trois de ces usages nous intéressent et nous les avons soulignés :
Addounouww signifie la proximité. Il est utilisé pour indiquer une
proximité de lieu, de temps et de perte de valeur. Dieu dit : « tandis
que de la spathe du palmier sortent des régimes de dattes a portée
de main »°. Il exprime tantot ce qui est moins et on 'oppose a ce qui

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

Coran, sourate 37 : Les [Anges] en rangs, v. 6.

Coran, sourate 41 : Ont été détaillés, v. 12 ; et Coran, sourate 67 : La Royauté, v. 5.
Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 42.

Coran, sourate 53 : L'Etoile, v. 8.

Coran, sourate 55 : Le Tout-Miséricordieux, v. 54.

Coran, sourate 69 : L'Inéluctable, v. 23.

Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, V. 99.

Coran, sourate 76 : L'Homme, v. 14.

Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 99.

VRN OoOwpHWN2

traite_amour_coran_francais_C6.indd 217 @ 06/11/2016 19:32:43



\

est plus, comme au verset: « Ni a moins que cela ni a plus»",
tantdt ce qui est plus bas (en valeur) opposé au bien, comme au
verset : « Substituerez-vous ce qui est plus bas a ce qui est meil-
leur ? »2, tantot ce qui est premier a ce qui est dernier, comme au
verset : « Il perd (la vie) d’ici-bas et (celle) derniére »3, tantdt ce qui
est le plus proche au plus éloigné, comme dans le verset : « Quand
vous étiez sur le versant le plus proche, et eux, sur le versant le plus
éloigné »*.

Si ar-Raghib s’était apercu dans cette transposition de la hié-
rarchie de sens établie entre ce qui est matériel (C’est-a-dire plus
proche en temps et lieu) et ce qui est moral (C’est-a-dire qui a peu de
valeur), il aurait devancé son temps dans un tel classement des sens
de adna.

Nous présentons ci-dessous un tableau des occurrences du
terme de dounya (la vie d’ici-bas), en tenant compte des formules
dans lesquelles apparait ce terme. En effet, les statistiques mettent
en évidence quatre cas d’occurrences : le terme de dounya apparait
d’abord 33 fois seul, sans évocation expresse de la vie derniere ou du
jour de la résurrection. Nous y ajoutons, en deuxiéme lieu, 11 oc-
currences du terme de dounya évoquant implicitement la vie der-
niére ('au-dela) et tout ce qui s’y rapporte. Les formules sont ici di-
verses, faisant partie d'une logique coranique insistant inlassable-
ment sur la venue de cette vie. Ainsi I'ensemble des évocations de
la vie d’ici-bas apparemment seule s’élévent a 44 évocations. La vie
d’ici-bas est, en troisieme lieu, évoquée accompagnée expressément
de la vie derniére 49 fois et du jour de la résurrection 10 fois. Elle est
enfin évoquée en coordination directe avec la vie derniere (par la
conjonction de coordination ef 16 fois). Cela fait 73 occurrences sur
les 119 de ce terme de dounya (vie d’ici-bas) dans le Coran :

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 58 : La Discussion, v. 7.
. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 61.
. Coran, sourate 22 : Le Pélerinage, v. 11.
. Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 42 ; Moufradéat alfadh al-Qur’an, p. 318-319.

H W N A

21

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 218 @ 06/11/2016 19:32:43



Cas d'apparition Ad-dounya La vie d'ici-bas Total
d'ad-dounya (ici-bas) seule
Ad-dounya seule Ad-dounya : 3 fois + La vie d'ici-bas : 30 fois Total :
1 fois avec présence | + 10 fois avec présence 44 fois
implicite de la vie implicite de la vie
derniére derniére
Ad-dounya contrelavie |  Ad-dounya : 23 fois La vie d'ici-bas : 26 fois Total :
derniére 49 fois
Ad-dounya contre le Ad-dounya : 3 fois La vie d'ici-bas : 7 fois Total :
jour de la résurrection 10 fois
Ad-dounya et la vie Ad-dounya:16fois | ... Total :
derniére 16 fois 1
Total général 119
occurrences

Nous remarquons dans le tableau ci-dessus I'apparition du terme
d’ad-dounya tantot seul, tantot comme épithéte de la vie, selon la
disposition suivante :

Cas des occurrences d'ad-dounya Ad-dounya (ici-bas) | La vie d'ici-bas
Ad-dounya seule 4 fois 40 fois
Ad-dounya contre la vie derniére 23 fois 26 fois @
Ad-dounya contre le jour de la résurrection 3 fois 7 fois
Ad-dounya et la vie derniére 16 fois
Total 46 fois 73 fois

Ces statistiques mettent en exergue la fonction du terme de ad-
dounya (la plus proche) qui sert d’adjectif qualificatif de al-haydt
(la vie) dans la quasi-totalité des occurrences du terme de la vie : 73
fois sur les 78 occurrences du mot la vie dans le Coran. Ce terme de
al-hayat (la vie) n’apparait seul que cinq fois dont trois comme an-
tonyme de la mort : « qui a créé la mort et la vie pour vous éprou-
ver lequel de vous est meilleur en action »" ; « et ils n’ont pouvoir
ni de mort ni de vie ni de résurrection »*. « Alors, nous t’aurions
fait gouter vie et double mort »3.

En dépit de la subordination de ici-bas au nom de la vie dans 73
de ses occurrences, sa haute fréquence a aidé a sa transformation en

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

1. Coran, sourate 67 : La Royauté, v. 2.
2. Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 3.
3. Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 75.

2]

06/11/2016 19:32:43 ‘

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 219



un nom plus ou moins autonome, et par conséquent, a sa substitu-
tion au nom de vie dans plus du tiers de ses occurrences: (46 sur
119). Clest d’ailleurs la régle quand nous ne voulons pas parler ce
qui est trop connu.

QUATRIEME CONSTANTE CORANIQUE
« L'amour des objets de désir »

Dans le verset de la sourate Le Fer, la description de 'amour de
la jouissance chez 'homme met en exergue cinq éléments représen-
tant chez les mécréants des composantes « doctrinales » dont par-
ticipe leur amour pour la vie d’ici-bas, notamment le jeu, la distrac-
tion et la parure. A son tour, le verset de 'amour des objets de dé-
sirs dans la sourate La Famille de ‘Imran se distingue par la mise en
évidence de six éléments socio-économiques de cet amour, considé-
rés par le Coran comme des objets de désir partageant avec les cinq
éléments du verset de la sourate Le Fer le fait d’étre a I'arriere-fond
du comportement de rivalité et d’émulation chez un homme aimant
la hative. Ces éléments sont évoqués au pluriel, bien que certains
ne puissent étre utilisés qu’au singulier, tels que I'or et 'argent (en
arabe et en francais) et les cultures (en arabe) : « Embelli aux yeux
des hommes, tel est 'amour des objets de désir : les femmes, les
fils, les quintaux thésaurisés d’or et d’argent, les chevaux de race,
les troupeaux et les cultures. C’est 1a une jouissance de la vie d’ici-
bas, alors que C’est auprés de Dieu que se trouve le meilleur re-
fuge »".

Nous nous intéressons d’abord au verbe embellir (parer) qui
vient en téte du verset avec une forme pronominale semi-passive
(en arabe tout a fait passive) faisant des hommes son objet indirect.
Quant au substantif 'amour, il serait resté vague sans ses complé-
ments des objets de désir qui précisent en quoi consiste 'action de
parer.

Nous tenons, ensuite, a rappeler la réalité de cette parure, a sa-
voir qu’elle est 'action du coeur, comme nous I'avons déja vu:
« Cela a été paré (embelli) dans vos coeurs »*, pour mettre en évi-
dence sa relation avec les objets de désir qui est une justification vi-

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 14.
2. Coran, sourate 48 : Le Triomphe, v. 12.

o=

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 220 @ 06/11/2016 19:32:43



sant a enjoliver sa nature mauvaise’, alors que celle-ci reste laide
aupres de Dieu, comme nous 'avons vu au verset de la sourate Le
Créateur : « Est-ce celui pour qui le mal de son action est embel-
li au point de la voir belle ? Dieu égare qui Il veut et guide qui Il
veut »*, car elle constitue une préférence des désirs et de la jouis-
sance de la vie d’ici-bas au bienfait de la vie derniére.

A. - Distribution des « objets de désir » dans le Coran

Le pluriel féminin régulier ach-chahawadt (les objets de désir) ap-
parait trois fois dans le Coran contre deux occurrences de son sin-
gulier chahwa et 8 occurrences de sa forme verbale (utilisée dans
le Coran) : ichtaha (désirer), cela fait 13 occurrences de ce mot et
de ses dérivés dans le Coran. ar-Raghib a défini I'étymon chahwa
comme étant : « un penchant de I’ame pour ce qu’elle veut. Ce pen-
chant est de deux types : véridique et mensonger. Un penchant vé-
ridique est ce sans quoi le corps ne peut bien fonctionner, comme
le désir de manger. Le penchant mensonger est ce sans quoi le
corps peut fonctionner »3.

Cette définition nous explique la diversité des contextes dans les-
quels apparaissent les trois dérivés de ce mot. Ce qui est mensonger
de ces objets de désir intervient dans des contextes de dénonciation,
comme c’est le cas du pluriel ach-chahawat et de son singulier cha-
hwa, alors que la majorité des 6 occurrences du verbe ichtaha in-
terviennent dans un seul contexte positif : a savoir I'abondance des
biens réclamés par les compagnons du paradis.

Commengons par trois occurrences du verbe ichtaha (désirer)
dans lesquelles il a pour sujet les ames. Il est accompagné du verbe
réclamer dans le verset de la sourate Ont été détaillés, du verbe
se délecter (ayant pour sujet les yeux) dans le verset de la sourate

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

1. Remarquons comment un verset de la sourate Le Créateur a explicité la fonction de
la parure comme étant un enjolivement du mal pour en faire quelque chose de beau.
Remarquons également comment le verset consideére cet enjolivement comme un
égarement, Dieu connaissant ce que fait I'homme : « Est-ce celui de qui la mauvaise
action est enjolivée au point de la voir belle ? Dieu égare qui Il veut et guide qui Il veut.
Que ton ame ne s'épuise pas en lamentations a leur sujet! Dieu sait ce qu'ils font »,
Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 8.

2. Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 8.

3. Moufradat alfadh al-Qur’an, p. 468-469.

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 221 @ 06/11/2016 19:32:44



L’Ornement et de I'adjectif éternels dans le verset de la sourate Les
Prophetes : « vous aurez ce que désirent vos Ames et ce que vous ré-
clamez »*; « Et il y aura ce que désirent les ames et ce dont se dé-
lectent les yeux »*; « Et ils s’abandonnent a jamais a ce que dé-
sirent leurs ames »°.

Ce contexte positif de presque la moitié des occurrences des
dérivés de ce mot nous aident a comprendre la négativité des
contextes des sept occurrences qui restent. Commengons par deux
occurrences de ach-chahawdt : dans la premiére, une comparaison
est faite entre ce que veut Dieu pour les hommes, a savoir le bien
(exprimé en termes de guidance, de repentir et d’allégement) et ce
que veulent ceux qui suivent leurs passions, a savoir le mal (exprimé
en termes de mauvais penchants) : « Dieu veut vous éclairer, vous
montrer les chemins de ceux qui vous ont précédés et se repentir
en votre faveur. Dieu est omniscient, sage. Dieu veut se repentir en
votre faveur tandis que ceux qui suivent les objets de désir veulent
que vous décliniez d’un grave déclin. Dieu veut alléger les choses
pour vous et ’homme est créé faible »”. Quant a la deuxieme oc-
currence des ach-chahawit, elle intervient pour dénoncer une mau-
vaise postérité esclave de ses désirs et délaissant la priere. Elle aura
certainement pour fin la perdition: « Apres eux surviennent de
mauvais descendants qui délaissent la priére et suivent leurs dé-
sirs. Ils vont vers leur perdition »®.

Le mot chahwa, singulier de ach-chahawat, est intervenu deux
fois dans un contexte dénongant chez le peuple de Luth une pire dé-
pendance des désirs, a savoir la concupiscence avec des hommes :
« Certes, vous venez aux hommes, par désir, en dehors des
femmes. Vous étes plutot un peuple d’outranciers »°; « Venez-
vous aux hommes, par désir, en dehors des femmes ? Vous étes
plutot un peuple d’ignorants »°.

Revenons au verset de la sourate La Famille de ‘Tmrin pour pas-
ser en revue les six objets de désir. Il s’agit de dénoncer la préférence

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 41 : Ont été détaillés, v. 31.
Coran, sourate 43 : L'Ornement, v. 71.
Coran, sourate 21 : Les Prophétes, v. 102.
Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 26-28.

. Coran, sourate 19 : Marie, v. 59.
. Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 81.
10.Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 55.

© PN o

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 222 @ 06/11/2016 19:32:44



de ces objets de désir a la belle fin réservée a ceux qui sont pieux dans
la vie derniére, comme l'explique surtout le verset venant directe-
ment apres le verset des objets de désir. Nous citons ce verset afin
que croyant et non croyant puissent comprendre la logique eschato-
logique du Coran qui ne saurait oublier la vie d’ici-bas : « Vous an-
noncerai-je ce qui est meilleur que cela ? Ceux qui sont pieux au-
ront, auprées de leur Seigneur, des jardins sous lesquels couleront
les ruisseaux - ils y seront immortels -, des épouses purifiées et un
contentement de Dieu. Dieu regarde bien ses serviteurs »".

a) Les femmes

Commencgons par le premier de ces éléments, a savoir les
femmes, qui représentent le désir sexuel. Le fait qu’elles soient mises
en téte de ces objets de désir entre dans le cadre des lieux communs,
pas plus, car la plupart des occurrences du mot fermmes (26 occu-
rences) se rapportent a des contextes de pudeur et de respect in-
hérents notamment au mariage et au divorce, Les femmes ne sont
évoquées comme objets de désir que dans le cadre du mariage et
avec un langage pudique, tel que celui de plaire, comme au verset
de la sourate Les Femmes : « épousez donc qui vous plaira d’entre
les femmes par deux, trois et quatre »*, celui de charmer, comme
au verset de la sourate Les Coalisés : « Il ne te sera plus licite apreés
(de prendre en épouses d’autres) femmes ni de les échanger avec
d’autres, méme si leur beauté te charme »3, celui de rompre com-
merce, comme a un autre verset de la méme sourate : « Quand
Zayd eut rompu commerce avec elle, nous te 'avons donnée pour
épouse afin que nul grief ne soit fait aux croyants a I'égard des
épouses de leurs fils adoptifs quand ils rompent commerce avec
elles »* ou celui de toucher : « ou si vous touchez les femmes »>.

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

b) Les fils

Viennent, ensuite, les banoun (les fils), terme apparu 13 fois
dans le Coran. On constate que ces fils ne sont intervenus seuls

Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 15.
Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 3.
Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 52.
Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 37.
Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 43 ; et Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 6.

vipwN R

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 223 @ 06/11/2016 19:32:44



qu’une seule fois, tandis qu’ils sont apparus six fois accompagnés
des filles, pour dénoncer le mensonge des polythéistes qui préten-
daient que Dieu avait des filles, eux qui préférent les fils aux filles !
L’objet de dénonciation est le suivant : les fils sont-ils a Dieu et les
filles & eux, par privilege ?: « Et ils lui ont inventé des fils et des
filles, sans science »" ; « Votre Seigneur vous aurait-Il privilégiés
par les fils et a-t-Il pris pour Lui, parmi les anges, des filles ? »*;
« Aurait-I1 préféré les filles aux fils ? »* ; « Aurait-Il pris pour lui
des filles parmi ce qu’Il a créé et vous aurait-Il privilégiés par les
fils 2 »* ; « Demande-leur si a ton Seigneur reviennent les filles et a
eux les fils ? »5 ; « A lui reviendraient les filles et a vous les fils »¢ ?

Mais ce qui intéresse notre recherche, C’est le fait que cette pré-
férence des fils chez ceux qui aiment la vie d’ici-bas est mise en
exergue dans sept versets ou les fils interviennent accompagnés
de l'argent dans divers contextes. Voici le verset de la sourate La
Caverne qui nous rapporte comment 'argent et les fils sont considé-
rés comme la parure de la vie d’ici-bas chez les mécréants, contre les
impérissables bonnes ceuvres chez Dieu : « L’argent et les fils sont
la parure de la vie d’ici-bas, alors que les impérissables bonnes
ceuvres sont chez ton Seigneur meilleures en rétribution et meil-
leures en espérance »”.

L’évocation de l'argent et des fils intervient encore dans un
contexte de dénonciation de I'attitude mécréante et ingrate de deux
polythéistes faisant partie de la classe des notables de La Mecque qui
ont répondu aux bienfaits de Dieu par leur hostilité a I'égard de son
Envoyé et ce, dans les premiéres sourates du Coran : « Cest parce
qu’il a de 'argent et des fils que, si on lui récite nos versets, il dit :
des histoires d’anciens »®.

« Laisse-moi, avec celui que j’ai créé isolé, a qui j’ai donné tant
d’argent, et des fils présents (a ses cotés) »°.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 100.

Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 40.
Coran, sourate 37 : Celles en rang, v. 153.
Coran, sourate 43 : L'Ornement, v. 16.

Coran, sourate 37 : Celles en rang, v. 149.
Coran, sourate 52 : [Le Mont] At-Tour, v. 39.
Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 46.

Coran, sourate 68 : Al-Qalam, v. 14-15.

Coran, sourate 74 : Celui qui se couvre, v. 11-13.

WeNa»pHwb 2

224

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 224 @ 06/11/2016 19:32:44



Dieu rappelle a ces notables que leur argent et leurs fils ne sont
qu'un don de sa part. Ce rappel s’est répété dans six versets mec-
quois dont nous ne citons que trois : « et Il vous pourvoit d’argent
et de fils »* ; « et Nous vous avons pourvu de I'argent et des fils »>.
« Pensent-ils que ce que nous leur pourvoyons d’argent et de
fils... »3

c) Les quintaux thésaurisés d’or et d’argent

L’argent vient en troisiéme position dans I'ordre de ces objets de
désir, représenté par le plus grand poids, les quintaux thésaurisés,
dans une exagération traduisant la force de la rivalité et de I'émula-
tion entre les hommes dans ce domaine, notamment avec 1’évoca-
tion de deux meilleures especes de biens : I'or et I'argent. S’ils sont
évoqués ici dans un contexte de dénonciation, c’est parce que les
mécréants en font des objets d’émulation et d’oubli de la vie der-
niere, et non pour sous-estimer leur valeur. En effet, les peu nom-
breuses occurrences de 'or (9) et celles moindres encore de 'argent
(6) sont intervenues, dans leur majorité, dans des contextes d’éloge.
Nous citons seulement celles décrivant le bonheur que Dieu pré-
pare pour les compagnons du paradis (3 fois pour l'or et 3 fois pour
I'agent). Elles concernent les bracelets et les récipients (assiettes et
verres) :

« Ceux-la auront des jardins d’Eden sous lesquels couleront des
rivieres. Ils y seront parés de bracelets d’or »* ; « Ils y seront parés
de bracelets d’or avec des perles et leur vétement sera de soie »* ;
«Ils sont parés de bracelets d’argent estimés d’une grande va-
leur »°.

« On fait circuler pour eux des plats d’or et des coupes »”. « On
fait circuler pour eux des récipients d’argent et des coupes qui
sont cristalleries, cristalleries d’argent que ’on a bien galbées »®.

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

Coran, sourate 71 : Noé, v. 12.

Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 6.

Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 55.

Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 31.

Coran, sourate 22 : Le Pelerinage, v. 23 ; et Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 33.
Coran, sourate 76 : L'Homme, v. 21.

Coran, sourate 43 : L'Ornement, v. 71.

Coran, sourate 76 : L'Homme, v. 15-16.

BN o pwWN 2

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 225 @ 06/11/2016 19:32:44



Ce qui met en évidence encore 'appréciation de la valeur de I'or
dans le Coran, c’est son apparition comme critére de référence dans
un rachat impossible, pour le rendre plus impossible encore et ce,
dans un contexte d’accentuation du désespoir des mécréants opu-
lents de la fiabilité de leurs biens le jour de la résurrection : « Certes,
ceux qui dénient nos signes et meurent en mécréants, méme s’ils
offraient tout I'or du monde en vue de se racheter, cela leur sera
refusé »".

C’est pourquoi la dénonciation concerne des comportements
que Dieu n’accepte pas, tels que celui des rabbins et des moines qui
thésaurisent I'or et I'argent et ne les dépensent pas pour la cause de
Dieu : « A ceux qui thésaurisent 'or et Pargent et ne les dépensent
pas pour la cause de Dieu, fais gracieuse annonce d’'un tourment
douloureux »2.

Dans le verset de la sourate L’Ornement, la dénonciation touche
surtout la vision matérialiste des riches qui sanctionnent la valeur
des messages de Dieu par I'or et non par la morale et les lois qu’ils
apportent : « Que ne lui eut-il remis des bracelets d’or ou pourquoi
les anges ne viennent pas avec lui pour 'accompagner »* ?

d) Les chevaux blasonnés

Le verset des objets de désir a cette particularité d’évoquer un
désir de possession propre aux Arabes, a savoir les chevaux blason-
nés (c’est-a-dire marqués par des marques d’excellence et de pré-
férence) qui leur sont chers. Mais le terme khayl (chevaux) n’ap-
parait que trois fois dans le Coran, une fois dans ce verset objet de
notre étude, et une deuxieme fois dans un verset de la sourate Les
Abeilles, ot les chevaux sont évoqués parmi d’autres bestiaux utiles
a ’homme comme montures et parures, dans un contexte d’étalage
des bienfaits de Dieu a son égard : « Et les chevaux, les mulets et les
anes pour les monter et comme parure, et Il crée ce que vous ne
savez pas »*. Mais ils constituent une marque de puissance et de dis-
suasion dans un verset de la sourate Les Butins : « Préparez contre

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 91.
. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 34.
. Coran, sourate 43 : L'Ornement, v. 53
. Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 8.

H W N A

o2

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 226 @ 06/11/2016 19:32:44



eux ce que vous pouvez de force et de chevaux en alerte pour épou-
vanter 'ennemi de Dieu et votre ennemi »".

Les chevaux sont enfin évoqués par 'une des meilleures de leurs
especes, a savoir les nobles cavales dont le beau défilé a fait oublier
la priére a Salomon. Il avoue cet oubli en disant avoir préféré des
biens a la priére, comme si les chevaux étaient de ces biens maté-
riels qui font oublier aux croyants leur Seigneur : « Quand une fin
d’apres-midi lui sont exposées les nobles cavales. 11 dit : certes, j’ai
aimé les biens plus que 'invocation de mon Seigneur, jusqu’a ce
que (le soleil) se soit caché dans le voile (de ’horizon). Ramenez-
les-moi et il s’est mis a leur trancher les jambes et les cous »>.

e) Les troupeaux

Viennent en cinquieme lieu les ana‘dm (les troupeaux), objet de
désir de richesse le plus évoqué dans le Coran (32 fois). Ils inter-
viennent généralement dans des versets ou il est fait étalage de la
grace de Dieu a I'égard de ses serviteurs, comme I'a précisé ar-Ra-
ghib : « An-na‘am concerne surtout les ibil, (nom générique de I'es-
péce du chameau), son pluriel est ana‘dm. Cette désignation vient
du fait que les ibil sont chez les Arabes la plus grande grace de Dieu.
Mais ana’dm désigne les chameaux, les bovins et les ovins. Ces es-
péces ne peuvent étre appelées ana‘dm que si elles comprennent les
ibil »3.

Etant donné que ana‘dm (troupeaux) vient de nia‘am (graces de
Dieu), ils se sont substitués a 'argent dans sa proximité (que nous
avons auparavant signalée) avec les fils dans un verset de la sourate
Les Poetes : « Il vous a pourvus de troupeaux et de fils »*.

L’utilité des troupeaux est fréquemment évoquée dans le Coran
parce qu’ils constituent une grace de Dieu a I'égard de ses serviteurs.
Voici deux versets de la sourate Les Abeilles nous rappelant l'utili-
té des troupeaux dans un lexique varié au point d’en faire une legon
pour nous : « Les troupeaux, Dieu les a créés pour vous. (Vous y
trouvez) de la chaleur, et bien des utilités et vous en mangez »°.

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 60.
Coran, sourate 38 : Cad, v. 31-33.
Moufradat alfidh al-Qur’én, p. 815.
Coran, sourate 26 : Les Poétes, v. 133.
Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 5.

vipwN R

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 227 @ 06/11/2016 19:32:44



« Vous avez, certes, une lecon dans les troupeaux. De leurs ventres,
entre aliments digérés et sang, nous vous donnons a boire du lait
pur a la saveur douce pour les buveurs »".

C’est pourquoi Dieu nous recommande de réciter son nom en
guise de sa louange pour cette grande grace : « A chaque commu-
nauté, nous avons donné un rite afin qu’ils invoquent le nom de
Dieu sur ce qu’Il leur a attribué de bétes de troupeau ».

Il est a noter, dans la célébration par le Coran de la grace que
représente lattribution des troupeaux, cette ressemblance que
constitue, entre hommes et troupeaux, leur création en couples:
« Créateur des cieux et de la terre. Il a créé pour vous, de vous-
mémes, des partenaires de couple, et des bétes de troupeau par
couples également »3.

Il est encore a noter le fait de faire des cultures de la terre une
jouissance pour nous et pour nos troupeaux : « Nous faisons sortir,
avec, des cultures dont ils mangent, ainsi que leurs troupeaux. Ne
s’en aperc¢oivent-ils pas ¢ »* « En jouissance pour vous et pour vos
troupeaux »°.

L’homme reste pourtant meilleur et plus cher que les troupeaux,
pour preuve : la dégradation de la valeur du mécréant indifférent au
niveau des troupeaux, a cause de son égarement affirmé et réafhir-
mé dans trois versets représentant le seul contexte de dénonciation,
non a I'égard des troupeaux, mais des hommes indifférents : « Nous
avons créé pour la Géhenne beaucoup de djinns et d’hommes qui
ont des coeurs par lesquels ils ne comprennent pas, des yeux par
lesquels ils ne voient pas et des oreilles par lesquels ils n’entendent
pas. IIs sont comme les troupeaux, ils sont méme plus égarés.
Ceux-la sont les indifférents »°. « Penses-tu que la plupart d’entre
eux entendent ou raisonnent ? Ils sont comme les troupeaux, ils
sont méme plus égarés du chemin »”.

Le Coran fustige chez les mécréants leur jouissance de la vie et
leur nourriture excessives et les fait ressembler a des bétes : « Et ceux

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 66.
. Coran, sourate 22 : Le Pélerinage, v. 34.
Coran, sourate 42 : La Concertation, v. 11.
Coran, sourate 32 : La Prosternation, v. 27.
Coran, sourate 79 : Celles qui tirent, v. 33 ; et Coran, sourate 80 : Le Renfrogné, v. 32.
. Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 179.
. Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 44.

N oOOwuh WN 2

o2

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 228 @ 06/11/2016 19:32:44



qui dénient nos signes, jouissent et mangent comme mangent les
troupeaux ! Le Feu sera leur demeure »".

f) Le labour (Les cultures)

Le labour (11 fois) est un mot qui vient en sixieme et der-
nier objet de désir d’émulation et de rivalité. On constate son ap-
parition deux fois accompagné des troupeaux dans la sourate Les
Troupeaux: «Ils ont fait a Dieu, parmi ce qu’ll a créé comme
cultures et troupeaux, une part »*. « Ils dirent: ce sont des trou-
peaux et des labours tabous. N’en mangera que celui que nous
voulons, selon leur prétention »3.

Le labour dans le Coran est utilisé pour désigner une terre la-
bourée, il signifie donc la terre en terme de possession, comme I'a
dit ar-Réaghib : « Le labour est I'action de mettre des graines en terre
et de préparer cette derniére a la culture. La terre labourée s’appelle
labour, Dieu dit: « Partez tdt a votre labour si vous voulez récol-
ter »%.

C’est a ce sens, celui de la semence, que le labour est évoqué
conjointement avec la progéniture : « ils se démeénent sur la terre
pour y semer la corruption et détruire labour et progéniture. Or,
Dieu n’aime la corruption »>.

Et Cest avec cette figure que le rapport de 'homme avec sa femme
est considéré comme un labour, afin que les femmes deviennent,
elles-mémes, des labours pour leurs époux : « Vos femmes sont un
labour pour vous. Venez a votre labour de la fagcon que vous vou-
lez »°.

Et C’est avec cette sublimation du sens de labour qu’est inter-
venue l'action du croyant comme un labour pour la vie derniere a
Iinstar de son labour pour la vie d’ici-bas, au sens de construction’.

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

Coran, sourate 47 : Muhammad, v. 12.

Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 136.

Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 138.

Coran, sourate 68 : Al-Qalam, v. 22 ; Moufradat alfadh al-Qur'an, p. 226.

Coran, sourate 2 : La Vache, v. 205.

Coran, sourate 2 : La Vache, v. 223.

Nous puisons cette expression chez ar-Raghib qui dit au sujet de ce verset: «On a
imaginé le sens de construction qui résulte du labour... J'ai expliqué dans (le livre des)
Meérites de la Charia que la vie d'ici-bas est un champ de labour pour les hommes,
et qu'ils y sont des laboureurs. (J'y ai également expliqué) la maniere de labourer... »,
Moufradat alfadh al-Qur'an, p. 226.

NownpwnN=

275

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 229 @ 06/11/2016 19:32:44 ‘



Le fait que le mécréant se contente de faire le labour de la vie d’ici-
bas, C’est-a-dire de la construire seule, sans la vie derniére, le prive
de la construction de la vie derniere : « Quiconque veut le labour de
la vie derniére nous lui accroitrons son labour et quiconque veut
le labour de la vie d’ici-bas, nous lui en donnons, mais il n’aura pas
de part dans la vie derniére »".

Toutes ces richesses sont considérées au début du verset comme
des objets de désir, puis elles ont été jugées comme une jouissance
de la vie d’ici-bas, c’est-a-dire comme éphémeéres comparées a I'éter-
nité de ce qu’il y a chez Dieu, a savoir le bien de la vie de I'au-dela,
évoquée ici par sa dénotation et non par son nom, a savoir la beau-
té du retour : « C’est la une jouissance de la vie d’ici-bas, alors que
Dieu a la beauté du Retour ».

CINQUIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Et vous aimez |'argent
d’un amour débordant ».

« Certes, en I'amour du bien, il est fort ».
« Oui, je me suis complu a aimer les biens
(de ce monde) au point [d’oublier]
le rappel de mon Seigneur »

Outre la dénonciation, dans les versets ci-dessus, de "émula-
tion et de la rivalité en argent et en enfants chez les notables de La
Mecque, plusieurs versets mecquois dénoncent I'exubérance de leur
amour de I'argent, et de I'argent seul. Nous en citons d’abord le ver-
set de la sourate L’Aube qualifiant cet amour de débordant incar-
né par leur avidité dans la consommation de I'héritage fustigée en
termes de dévoration. Déja deux versets précédents dénoncent leur
manque de respect a I’égard des orphelins ainsi que leur manque
d’incitation a donner a manger aux pauvres: « Mais non, vous
n’honorez pas 'orphelin. Vous n’incitez pas a nourrir le pauvre.
Vous dévorez ’héritage d’'une dévoration goulue. Vous aimez
Pargent d’un amour débordant ».

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 42 : La Concertation, v. 20.

2. Coran, sourate 89: L'Aube, v.17-20. Débordant: est la traduction que nous avons
choisie de jamma dont I'étymon dénote une grande quantité d’eau qui s'accumule et

Jb ne coule pas.

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 230 @ 06/11/2016 19:32:44



Ensuite, un verset de la sourate Le Calomniateur met en évi-
dence cette exubérance de 'amour de I'argent, exprimé dans par un
langage de compte et de recompte, chez un de ces avares opulents
qui croient que I'argent leur procure I'éternité : « Malheur a tout ca-
lomniateur diffamateur, qui amasse de I’argent et le compte et re-
compte. Il pense que son argent le rend éternel »".

Un autre riche se vante, enfin, d’avoir consommé des quanti-
tés considérables d’argent : « Il dit: j’ai consommé de 'argent en
masse »>.

Mais, en fin de compte, cet argent n’assurera pas au mécréant
son salut, comme l'affirment et réaffirment les sourates La Nuit et
Les Fibres rugueuses : « De rien ne lui servira son argent s’il tombe
dans 'abime »3. « De rien ne lui serviront son argent et ce qu’il a
acquis »*.

Le mécréant reconnaitra lui-méme cette réalité le jour de la ré-
surrection apres réception de son Livre dans la main gauche:
« Mais quiconque recevra son livre dans la main gauche dira : j’au-
rais souhaité ne pas recevoir mon livre et ne pas connaitre mon
compte. J’aurais souhaité que (la mort) fit la fin. De rien ne m’a
servi mon argent. Disparu, loin de moi, est mon pouvoir »*.

A. - « Certes, en 'amour du bien, il est fort »

L’amour de l'argent est intervenu plusieurs fois dans le Coran
en termes d’amour du khayr (bien) dénotant, comme en frangais,
I'avantage, le profit et I'intérét. Cet amour du bien est qualifié de
fort (non loin de fou en frangais) dans la sourate « Celles qui ga-
lopent ». Cette qualification vient aprés une autre, non moins ac-
centuée (sous forme de serment implicite), mettant en exergue I'in-
gratitude de 'homme a I'’égard son Dieu, une ingratitude déclarée et
non cachée : « ’homme est, certes, ingrat envers son Seigneur. De
cela, il est, certes, témoin. Certes, en 'amour du bien, il est fort »°.

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

Coran, sourate 104 : Le Calomniateur, v. 1-3.
Coran, sourate 90 : La Ville, v. 6.

Coran, sourate 92 : La Nuit, v. 11.

Coran, sourate 111 : Les Fibres rugueuses, v. 2.
Coran, sourate 69 : L'Inéluctable, v. 25-29.
Coran, sourate 100 : Celles qui galopent, v. 6-8.

oOwnpwnN =

traite_amour_coran_francais_C6.indd 231 @ 06/11/2016 19:32:45



Al-khayr (le bien) apparait 174 fois dans le Coran avec des dé-
notations et dans des contextes dominés par la comparaison entre
deux choses (en guise de préférence). Il a ici une entité d’adjectif (ou
de qualificatif, selon ar-Raghib). Vient apres son usage au sens du
bien absolu, antonyme du mal, dont notamment le bien que Dieu
a fait descendre a Muhammad. II a alors une entité de substantif™.
C’est en tant que substantif quinterviennent les 11 occurrences du
bien, dont deux occurrences dans le contexte de dénonciation de
I'amour de 'argent, comme au verset de la sourate « Celles qui ga-
lopent » susmentionné et a celui de la sourate Cad, précédemment
étudié. En effet, le verset de la sourate Cad qui reprend les pro-
pos du prophete Sulaymén: « J’ai préféré, s’exclame-t-il, ces bien-
faits au souvenir de mon Seigneur ! »* Ici les bienfaits désignent
les chevaux et I'argent, qui ont exercé leur pouvoir d’attraction sur
Sulaymaén, si bien que son amour envers Dieu s’en est ressenti. Ces
deux occurrences apparaissent dans un contexte de condamnation
de 'amour de I'argent.

Mais il intervient encore quatre fois dans un contexte d’appel
a la dépense du bien, notamment avec la formule: « et vous ne
dépensez de bien que » apparue trois fois dans deux versets voisins
de la sourate La Vache: « et vous ne dépensez de bien que pour
vous-mémes, et vous ne dépensez qu’a la recherche de la face de
Dieu. Ce que vous dépensez de bien vous sera entierement rendu.
Vous ne subirez pas d’injustice »? ; « ce que vous dépensez de bien,
Dieu le connait bien »*.

Le bien est enfin apparu dans un contexte d’héritage avec la
fonction de complément d’objet du verbe laisser dans un verset de
la sourate La Vache : « Il vous prescrit, quand la mort se présente a
I'un de vous, s’il laisse du bien, de faire un testament en faveur des

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Nous avons puisé cette division savante des occurrences du bien dans le Moufradat
alfadh al-Qur'an de ar-Raghib : « Le bien et le mal sont utilisés selon deux entités : celle
d'un nom, comme au verset : Que de vous se forme une communauté qui appelle au
bien..., [Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 104], et celle d’'un adjectif, comme
au verset : Nous n'abrogeons de verset ou la faisons oublier que pour en apporter de
meilleur ou analogue... »; Coran, sourate 2 : La Vache, v. 106 », Moufradét alfadh al-
Qur’én, p.301.

2. Coran, sourate 38:Cad, v. 32.

. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 272.

4. Coran, sourate 2 :La Vache, v. 273.

w

traite_amour_coran_francais_C6.indd 232 @ 06/11/2016 19:32:45



pére et mere et des plus proches, de la maniére convenable, en de-
voir (dit) aux pieux »".

SIXIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Si vos peéres, vos fils [...]
vous sont plus aimés que Dieu »

A. - L’amour de la parenté et de I'argent

Nous n’avons pas encore achevé I'étude de I'amour de I'argent
ou des fils, mais nous allons les aborder dans deux autres contextes,
celui, particulier, du jihdd sur le chemin de Dieu, et celui, géné-
ral, de 'allégeance parentale. Ces deux contextes imposent deux re-
gistres, celui, moral, de 'amour des parents (péres et meres) et des
enfants, en plus des proches, et celui, matériel, de 'amour du com-
merce et des demeures, en plus de I'argent.

Cette étude part du verset de la sourate Le Repentir qui dénonce
d’une dénonciation séveére la préférence de tout lien ou de tout bien
a Dieu, a son prophete et au jihdd sur son chemin. En effet, comme
nous avons vu le Coran insister sur la préférence de la vie derniére a
celle d’ici-bas, nous le voyons ici insister de la méme fagon sur la né-
cessité d’accorder la primauté a 'amour de Dieu, de son prophéte et
du jihad sur son chemin. Lisons le verset d’abord :

«Dis: si vos péres, vos fils, vos fréres, vos épouses, votre
clan, des biens que vous auriez acquis, un négoce que vous
craindriez de voir péricliter et des demeures qui vous sont
agréables, vous sont plus aimés que Dieu, son propheéte et un
jihad sur son chemin, attendez alors que Dieu fasse venir son
ordre. Dieu n’aime pas les pervers »>.

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

Le verset dresse une liste hiérarchique des degrés de parenté et
des especes de biens. La liste comprend huit objets bien-aimés des
hommes. Il s’agit de cinq catégories de parents (peres, fils, fréres,
épouses, clan) et trois catégories de biens (argent, commerce et de-
meures). Ils sont exposés dans un contexte d’avertissement, expri-

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 180.
2. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 24.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 233 @ 06/11/2016 19:32:45



mé dans un langage d’attente, condamnant a la perversité et a la pri-
vation de la guidance de Dieu ceux qui les chérissent au point de les
préférer a Dieu, a son prophete et au jihdd sur son chemin.

Nous ne devons pas oublier que ce verset vient détailler ce que le
verset précédent énonce en bref, a savoir la proscription de prendre
les péres et les fréres en allégeance s’ils préferent la mécréance a la
croyance. Dieu traite d’injustes ceux qui le font. Nous constatons
ici une troisieme apparition du verbe istahabba (aimer plus) dans
le Coran : « Vous qui croyez, ne prenez en allégeance ni vos péres
ni vos fréres s’ils aiment la mécréance plus que la Foi. Ceux qui les
prennent, parmi vous, en allégeance sont les injustes »".

La question de l'allégeance est vaste. Nous ne la traiterons que
dans son angle principal, a savoir que Dieu est l'allié, et surtout
lallié des croyants. Par conséquent, I'allégeance doit étre en pre-
mier lieu a Lui. Le verset de la sourate La Vache met en évidence la
force de I'attachement des Arabes a leurs péres, au point de voir le
Coran demander aux pélerins, apres leur accomplissement des rites
du pelerinage, d’invoquer Dieu comme ils invoquent leurs peres et
méme plus : « Quand vous aurez accompli vos rites, invoquez Dieu
comme vous invoquez vos péres et méme plus encore ».

Le verset de la sourate « Celle qui discute » va dans la méme ligne
du verset de la sourate Le Repentir en excluant (dans un langage ap-
paremment négatif mais contextuellement impératif) la sympathie
des croyants avec ceux qui contrecarrent Dieu et son Envoyé :

«Tu ne trouveras pas de peuple croyant en Dieu et au Jour
dernier sympathiser avec ceux qui contrecarrent®* Dieu et son
Envoyé, méme s’ils étaient leurs peres, leurs fils, leurs freres
ou leur clan. Ceux-1a, Dieu leur a inscrit la croyance dans les
coeurs, il les a soutenus par un esprit venu de Lui. 11 les fera
entrer dans des jardins sous lesquels coulent des riviéres. Ils y
seront éternels. Dieu d’eux est satisfait et ils sont satisfaits de

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 23.

2. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 200.

3. Nous estimons que contrecarrer est la traduction la plus proche du verbe hadda dont
I'étymon dénote l'interdiction (Moufradat alfadh al-Qur'an, p. 222. Ce verbe intervient
dans le méme contexte que celui de hdraba (faire la guerre), comme le démontrent sa
morphologie et le contexte du verset de la sourate Le Repentir : « Et pour faire le guet
pour ceux qui ont fait la guerre a Dieu et a son Envoyé, avant... », Coran, sourate 9 ; Le
Repentir, v. 107.

254

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 234 @ 06/11/2016 19:32:45



Lui. Ceux-la sont le parti de Dieu. Sachez que les hommes du
parti de Dieu sont les triomphants »".

En dépit de la nuance entre les deux versets concernant leur énu-
mération des biens, la similitude est frappante entre leur énuméra-
tion des degrés de parenté :

Verset du Repentir: «Si vos peres, vos fils, vos fréres, vos
épouses, votre clan » : cinq degrés.

Verset de Celle qui discute : « Méme s’ils étaient leurs peres,
leurs fils, leurs fréres ou leur clan » : quatre degrés.

Entre mouwalat (allégeance) et mouwddda (sympathie), il y a
plus qu'une homophonie partielle. En effet, le contexte des deux
versets met en évidence une convergence des dénotations des verbes
sympathiser et aimer, que renforce la présence du verbe hadda
(contrecarrer) comme antonyme du verbe aimer.

Préférer Dieu, son Envoyé et le jihdd sur son chemin ne signi-
fie pourtant pas nier ou dévaloriser la parenté, mais seulement dé-
sapprouver tout amour plus fort et plus ardent que celui de 'amour
de Dieu. Rappelons le verset de 'amour des égaux sur lequel nous
nous sommes arrétés dans la premiére partie de cette encyclopédie :
« Il est des hommes qui prennent, en dehors de Dieu, de (préten-
dus) égaux qu’ils aiment comme ils aiment Dieu. (Mais) ceux qui
croient sont les plus ardents en 'amour de Dieu »>.

Tout lecteur du Coran constate I'insistance avec laquelle il prone
le respect des droits de la parenté dans des registres variés dont nous
citons d’abord celui de la consanguinité (terme qui se répete 7 fois
dans le Coran) :

a) La suprématie de la consanguinité

1. Voici un verset affirmant de maniére universelle 'unité de
I'espéce humaine. Il vient en téte de la sourate Les Femmes, carac-
térisé par une recommandation de la piété deux fois envers Dieu
dont la deuxiéme est accompagnée de la piété envers ceux qui sont
liés par la consanguinité en guise de sublimation de I'affinité avec les
consanguins : « O hommes, soyez pieux envers votre Seigneur qui
vous a créés d’une seule 4me, dont il a créé une épouse et dont il

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

1. Coran, sourate 58 : La Discussion, v. 22.
2. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 165.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 235 @ 06/11/2016 19:32:45



a fait proliférer bien des hommes et des femmes. Soyez pieux en-
vers Dieu, que vous implorez (dans vos requétes), et envers vos
consanguins. De vous, Dieu est surveillant »".

2. Voici encore deux versets des sourates Les Coalisés et Les
Butins affirmant la priorité de I'allégeance a la consanguinité, ins-
crite dans le Livre de Dieu, par rapport a celle a la Foi, prioritaire
aux débuts de I'Islam. Cette priorité de I'allégeance a la parenté ne
signifie pas une annulation de celle a la Foi, notamment concernant
l'allégeance au propheéte, comme 'indique le verset de la sourate Les
Coalisés : « Le prophéte est plus proche des croyants qu’ils ne le
sont d’eux-mémes et ses épouses sont leurs meres. Ceux liés par la
consanguinité ont priorité (en matiére d’héritage) les uns par rap-
port aux autres, selon le Livre de Dieu sur les croyants et les émi-
grés, a moins que vous ne fassiez a vos alliés une faveur. Cela est
inscrit dans le Livre »*.

3. Dans le méme temps, 'allégeance a I'émigration et au jihdd
(C’est-a-dire celle de la Foi) ne signifie pas une annulation de I'allé-
geance a la parenté, comme l'indique le dernier verset de la sourate
Les Butins : « Et ceux qui ont cru par la suite, ont émigré et ont fait
jihdd avec vous, ceux-ci sont les votres. Ceux liés par la consangui-
nité sont prioritaires les uns par rapport aux autres, selon le Livre
de Dieu. Dieu est de toute chose connaissant »3.

b) La bienfaisance envers pére et mére

La bienfaisance envers le pere et la mére est ordonnée clairement
et avec insistance. Son rappel est fréquent dans le Coran. Clest la
deuxieme des recommandations de Dieu, directement apres celle de
Padorer seul, sans Lui donner d’associés. Un tel ordre (des recom-
mandations) se répéte quatre fois :

1. Dans les illustres recommandations de la sourate Le Voyage
nocturne que tout enfant apprend par coeur a I'école : « Ton
Seigneur a décrété que vous n’adoriez que Lui et envers
vos peére et mére (agissez) d’une bienfaisance. Si I'un deux
ou tous les deux atteignent, chez toi, la vieillesse, ne leur

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 1.
2. Coran, sourate 33 : Les Coalisés, v. 6.
3. Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 75.

254

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 236 @ 06/11/2016 19:32:45



dis pas: fi! et ne les rudoie pas. Dis-leur des paroles géné-
reuses »".

2. Dans les recommandations de la sourate Les Femmes : « Ado-
rez Dieu et ne lui associez rien, et envers vos pére et mere
(agissez) avec bienfaisance, ainsi qu’ (envers) les proches,
les orphelins, les pauvres, le voisin proche, le voisin loin-
tain, le compagnon par proximité, le voyageur en détresse et
ceux qui sont en votre possession. Dieu n’aime ni ’arrogant
ni le fanfaron »>.

3. Dans la liste des actions illicites citées dans la sourate Les
Troupeaux : « Dis : venez, que je vous récite ce que déclare
illicite votre Seigneur : ne lui associez rien et envers vos pére
et mere (agissez) avec bienfaisance. Ne tuez pas vos enfants
pour indigence, c’est Nous qui pourvoyons a vos besoins et
aux leurs. N’approchez pas les turpitudes, ce qui en est ap-
parent et ce qui est caché. Ne tuez pas 'ame que Dieu a dé-
clarée illicite, sauf dans le droit. C’est ce qu’Il vous a recom-
mandé afin que vous raisonniez »3.

4. Plus, le Coran nous cite ces recommandations comme un
pacte pris aux fils d’Israél prouvant I'unité des lois de Dieu :
« Quand nous primes le pacte des Fils d’Israél : n’adorez que
Dieu, et envers vos pére et mére (agissez) avec bienfaisance,
et envers les proches, les orphelins, les pauvres »*.

c) La bienfaisance envers les proches

Al-qourba (la parenté) vient de qourb (ascendance) en termes de
lignes et de degrés®. Elle apparait 16 fois dans le Coran sur les 62 oc-
currences du verbe garouba (s’approcher), plus 26 occurrences de
I'adjectif garib (proche) et 5 du verbe igtaraba (approcher).

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 23.

Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 36.

Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 151.

Coran, sourate 2 : La Vache, v. 83.

Al-Qourba :I'ascendance en termes de lignes et de degrés est I'une des six dénotations
du mot gourb, comme I'a décidé ar-Raghib dans son Moufradat alfidh al-Quran,
qurb (proximité) et al-bou’d (éloignement) sont des antonymes... Ils sont utilisés
pour dénoter lieu, temps, ascendance, hiérarchie, égard et capacité... Voir, Moufradat
alfadh al-Qur'an, p. 663.

vih w2

traite_amour_coran_francais_C6.indd 237 @ 06/11/2016 19:32:45



Le coran a deux expressions pour exprimer la parenté: la pre-
miere est : dhou-I-qourba (12 fois) ou oulou-qourba (3 fois) (littéra-
lement : celui ayant parenté avec) et la deuxiéme est agraboun (plus
proches) présente 6 fois dans le Coran, dont 5 fois conjointement
avec al-wdlidayn (pére et mere) ; cela explique la forme compara-
tive de cette formule™.

Le proche est a la téte de la liste de ceux a qui on doit donner I'au-
mone. Nous avons repéré cette hiérarchie dans plusieurs contextes.

1. En effet, le proche vient apres Dieu et son Envoyé dans la ap-
parition des butins et des prises: « Sachez que, d’'un quelconque
butin que vous preniez, le cinquiéme revient a Dieu, a ’Envoyé, au
proche, aux orphelins, aux pauvres et au voyageur en détresse »*;
« Ce que Dieu a accordé comme prise a son Envoyé sur les gens des
cités, appartient a ’Envoyé, au proche, aux orphelins, aux pauvres
et au voyageur en détresse »>.

2.1l vient également apres les pére et mére, s’agissant des dé-
penses de bien et de la bienfaisance. Nous avons déja passé en revue
le verset 36 de la sourate Les Femmes. Voici encore un verset de
la sourate La Vache suivant la méme hiérarchie : « Ils interrogent
sur ce qu’ils dépensent ; dis : ce que vous dépensez de bien ira au
pére et a la mére, aux proches, aux orphelins, aux pauvres et au
voyageur en détresse »*.

3. Mais lorsque les pére et mére ne sont pas évoqués, il vient en
téte de la liste de ceux a qui on doit donner 'aumone : « Donne au
proche son droit, au pauvre et au voyageur en détresse »°.

4. Nous remarquons enfin une sacralisation de I'arbre généa-
logique comprenant trois degrés (péres, épouses et descendants)
et intégrant tous ceux dont Dieu atteste la réforme et décréte 'en-
trée au paradis : « Seigneur, fais-les entrer dans les jardins d’Eden

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Dans notre traduction en francais des versets de cette partie de notre étude de la
parenté, le lecteur ne remarquera la différence entre les deux formules qu’en nombre.
Ainsi, quand proche apparait au singulier, c’est de la premiere formule qu'il s'agit,
dans la mesure ou la quasi-totalité des occurrences de dhou-I-qourba est au singulier.
Mais quand proches apparait au pluriel, c’'est de la deuxieme formule qu'il s'agit, car
« aqraboun », au sens de proche, n'est apparu qu’au pluriel.

. Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 41.

. Coran, sourate 59 : Le Rassemblement, v. 7.

. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 215.

. Coran, sourate 17 : Le Voyageur nocturne, v. 26 ; et Coran, sourate 30: Les Romains,
V. 38.

i hWN

259

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 238 @ 06/11/2016 19:32:45



que tu leur as promis, ainsi que ceux qui sont réformés parmi leur
peéres, leurs épouses et leurs descendants. Tu es le Tout puissant, le
Sage »" ; « Les jardins d’Eden, ils y entrent, ainsi que ceux qui sont
réformés parmi leur peéres, leurs épouses et leurs descendants »>.

Commentaire utile: Mais ce que le Coran dénonce en ma-
tiere d’allégeance, C’est le fait de suivre aveuglement les péres, sans
connaissance ni réflexion, comme l'attestent deux versets célebres
des sourates La Vache et La Table servie : « Quand on leur dit : sui-
vez ce que Dieu a révélé, ils disent : nous suivons plutot ce a quoi
nous avons trouvé nos peres, méme si leurs péres ne raisonnaient
point et ne se guidaient pas »*; « Quand on leur dit: venez a ce
que Dieu a révélé et a I’Envoyé, ils disent, ce a quoi nous avons
trouvé nos peres nous suffit, méme si leurs péres ne savaient rien
et ne se guidaient pas »*.

Contrastant avec cette absence de science chez ceux qui ont le
culte des peres, le Coran nous rapporte, dans un contexte d’éloge
évident la déclaration savante de Joseph, qui reconnait avec une
fierté justifiée, son appartenance a ses péres : « J’ai suivi la religion
de mes péres : Abraham, Isaac et Jacob. Nous ne saurions associer
a Dieu quoi que soit. C’est une grace de Dieu sur nous accordée
ainsi que sur beaucoup d’hommes, mais la plupart des hommes ne
sont pas reconnaissants »°.

Adorer Dieu, I'Unique, tel était le pacte que Jacob conclut avec
ses fils : « Etiez-vous témoins lorsque la mort se présenta a Jacob ?
I1 dit a ses fils : qu’adorez-vous apres moi ? Ils dirent : nous ado-
rons ton Dieu et le Dieu de tes péres : Abraham, Ismaél et Isaac,
un Dieu unique a qui nous nous en remettons »°.

Observation : Nous allons passer en revue six occurrences des
amours de ’homme dont quatre ont trait aux fausses croyances des
mécréants, alors que les deux qui restent se rapportent a la mau-
vaise conduite des hypocrites :

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

Coran, sourate 15 : Pardonneur, v. 8.
Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 23.
Coran, sourate 2 : La Vache, v. 170.
Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 104.
Coran, sourate 12 : Joseph, v. 38.

Coran, sourate 2 : La Vache, v. 133.

oOwnpwnN =

259

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 239 @ 06/11/2016 19:32:45 ‘



SEPTIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Parmi les hommes, il y en est qui prennent,
en dehors de Dieu, de (pseudo) égaux qu'’ils
aiment comme ils aiment Dieu »

Nous nous sommes arrétés plusieurs fois sur « 'amour des pseu-
do égaux a Dieu », notamment dans la premiére partie de cet ou-
vrage, lorsque nous avions a comparer 'amour des polythéistes pour
leurs associés et 'ardeur de 'amour des croyants pour Dieu, consis-
tant a lui réserver seul la qualité de Dieu et de Seigneur, amour plus
grand que celui qu’ils réservent a leurs péres, voire a eux-mémes.

Nous évoquons & nouveau ce genre d’amour pour essayer de
comprendre pourquoi le Coran dénonce a sept reprises un tel po-
lythéisme. Cette dénonciation se fait par différentes formula-
tions, « faire des égaux » anddd apparait six fois dans le Coran,
contre quatre fois pour « faire des associés’ » chourakd’a. Quant a
« prendre des égaux », cela apparait seulement dans le verset objet
de notre étude, contre 9 occurrences pour « prendre des alliés ».

L’égalité est donc une forme de polythéisme caractérisée par cette
prétention de I'existence de pseudo-dieux égaux a Dieu en sa divi-
nité?, a qui les polythéistes accordent un amour (au sens de culte)
égal a celui réservé a Dieu. Le verset de la sourate La Vache met
en évidence la nature d’un tel amour erroné chez les polythéistes :
« Parmi les hommes, il en est qui prennent, en dehors de Dieu, de
(pseudo) égaux qu’ils aiment comme ils aiment Dieu. Mais ceux
qui croient sont plus ardents en 'amour de Dieu. Si ceux qui sont
injustes, lorsqu’ils verront le tourment, pouvaient voir que la force
est toute a Dieu et que Dieu est sévére en son chatiment »3.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Le mot associés est apparu 22 fois dans le Coran dont 4 fois comme complément
d’'objet du verbe faire, 4 fois encore comme complément d’objet du verbe adorer et
4 fois enfin comme complément d’objet du verbe prétendre. Il apparait une seule
fois comme complément d’'objet du verbe adjoindre. |l apparait aussi dans d'autres
environnements grammaticaux o fois. Le sens d’association en divinité est évident chez
les polythéistes.

2. ar-Raghib définit I'égal comme suit: « Un égal a une chose partage avec elle son
essence. Il est en quelque sorte son semblable. La semblance se dit dans tout partage.
Chaque égal est semblable, mais tout semblable n’est pas égal ». Voir, Moufradéat
alfadh al-Qur'an, p. 796.

3. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 165.

D

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 240 @ 06/11/2016 19:32:45



Déja dans un verset au début de la méme sourate, le Coran pros-
crit aux hommes de « faire des égaux a Dieu », alors qu’ils savent
que C’est lui qui leur attribue ce dont ils jouissent sur cette terre :
« Qui, pour vous, a fait de la terre une couche et du ciel un édifice,
(qui) fait descendre du ciel de I'eau par laquelle Il vous fait sortir
des fruits pour votre subsistance. Ne faites pas des égaux a Dieu,
alors que vous le savez »".

Dans la sourate mecquoise de « Elles sont rendues explicites », le
Coran dénonce de le fait de faire des égaux a Dieu qui a créé la terre,
I’a bénie et a proportionné ses ressources : « Dis, déniez-vous Celui
qui a créé la terre en deux jours, et lui faites-vous des égaux ? C’est
le Seigneur des univers. Il y a créé des (montagnes) en ancrages, I’a
bénie et y a proportionné la nourriture en quatre jours, également
pour ceux qui (les) réclament »>.

C’est ce que confirme un verset de la sourate Les Groupes qui
nous indique, comme plusieurs autres versets ayant le méme
contexte, comment '’homme répond aux bienfaits de Dieu par I'in-
gratitude, dont fait partie sa création de toutes pieces de pseudo-
égaux a Dieu: « Puis, lorsqu’ll lui accorde, de sa part, un bien-
fait, il oublie ce pour quoi il priait auparavant, et fait de (pseudo)
égaux a Dieu, pour égarer (les hommes) de son chemin. Dis : jouis
de ta mécréance, tu seras, certes, un des compagnons du Feu »>.

Un verset de la sourate d’Abraham partage avec le verset de la
sourate Les Groupes la réaffirmation de la conséquence de cette
création d’égaux a Dieu, a savoir I'égarement du chemin de Dieu.
D’ailleurs, les deux versets ont en commun cette considération de
la vie d’ici-bas comme étant une jouissance éphémeére, suivie de la
mauvaise fin des « faiseurs d’égaux »*, parce qu’ils deviendront des
compagnons du Feu : « IIs ont créé de (pseudo) égaux a Dieu pour
égarer de son chemin. Dis : jouissez, votre destination sera, certes,
le Feu »*.

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

Coran, sourate 2 : La Vache, v. 22.

Coran, sourate 41 : Ont été détaillés, v. 9-10.

Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 8.

Remarquons la forme impérative du verbe jouir qui dénote une accentuation du ton
menacant que comporte déja la dénonciation de la mécréance: «Jouissez, votre
destination sera, certes, le Feu»; «Jouis de ta mécréance, tu seras, certes, un des
compagnons du Feu ».

5. Coran, sourate 14 : Abraham, v. 30.

PwNR

2]

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 241 @ 06/11/2016 19:32:46 ‘



C’est ce que nous peint un verset de la sourate Saba en rappor-
tant une séquence des disputes entre ceux qui sont humiliés avec
ceux qui s’enorgueillissent, parce que ce sont ces derniers qui ont
poussé les premiers a faire des égaux a Dieu: « Mais ceux qui
étaient humiliés diront a ceux qui s’enorgueillissaient : C’est plu-
tot la machination de nuit et de jour, lorsque vous nous ordonniez
de dénier Dieu et de lui faire des égaux. Ils celeront le regret quand
ils auront vu le chatiment. Nous poserons des chaines aux cous de
ceux qui dénient. Seraient-ils étre rétribués autrement que selon
ce qu’ils faisaient ? »”

Il y a les deux derniéres occurrences du verbe istahabba (aimer
plus) dans deux formules.

Il est normal chez les « faiseurs d’égaux » de préférer leur poly-
théisme, qui est en réalité 'occultation d’une vérité dont parle tout
I'univers, a savoir I'unicité de Dieu. C’est la raison pour laquelle
le Coran donne a cette occultation le nom de koufr (mécréance),
néologisme islamique, introduit par le Coran dans la langue arabe,
ayant pour antonyme al-imdn (la Foi) qui signifie en arabe propen-
sion (du cceur, de 'ame) a une vérité universelle : la croyance en un
dieu unique.

C’est pourquoi il est normal, dans une logique coranique, de
dénoncer la préférence chez les polythéistes de leur polythéisme
au monothéisme. Etant donné que la mécréance est un processus
d’occultation ne découlant pas d’une appréhension de 'essence de
I'existence, mais d'un jugement et d’'un choix tendancieux dicté
par l'ignorance, il est normal de voir le Coran condamner les mé-
créants a la préférence de I'aveuglement (polythéisme et mécréance)
a la guidance (la Foi). Ce jugement est essentiellement énoncé par le
verbe ‘istahabba (aimer plus) dans ses deux derniéres occurrences
dans le Coran. Nous avons déja étudié ses deux premiéres occur-
rences inhérentes a la préférence des mécréants de la vie d’ici-bas a
la vie dans I'au-dela.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 34 :Saba, v. 33.

>

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 242 @ 06/11/2016 19:32:46



HUITIEME CONSTANTE CORANIQUE
« S’ils aiment la mécréance plus que la Foi »

Nous avons déja souligné, au paragraphe de la préférence de
la vie d’ici-bas de cette partie de I'encyclopédie de I'amour, la re-
lation entre les versets 23 et 24 de la sourate Le Repentir : ils sont
unis par le contexte de proscription de 'allégeance aux mécréants,
méme quand ils sont a la téte de la hiérarchie de la parenté. Nous al-
lons nous arréter, encore une fois, sur le verset 23 de la sourate Le
Repentir pour nous centrer sur la notion de préférence de la mé-
créance a la Foi : « Vous qui croyez, ne prenez en allégeance ni vos
péres ni vos fréres, s’ils aiment la mécréance plus que la Foi. Ceux
parmi vous qui les prennent en allégeance sont les injustes »".

A nous référer a la définition de I'istihbab (aimer une chose plus
qu’une autre) chez ar-Raghib, on constate que « aimer la mécréance
plus que la Foi » signifie choisir exclusivement la mécréance au
point de délaisser son antonyme, la Foi. Nous avons déja consta-
té cette tendance au chapitre de I'absence de 'amour de Dieu pour
les mécréants (3° partie de 'encyclopédie). Nous voulons ici faire
la lumiére sur certains versets qui mettent ’'accent sur 'obstination
des mécréants dans leur déni, et par conséquent, 'impossibilité de
leur Foi, incarnant ainsi le caractére absolu de leur istihbab (leur
préférence absolue).

A. - « La plupart des hommes ne veulent
que la franc-mécréance »

Cette obstination a dénier(les signes de Dieu) est confirmée par
deux versets presque identiques des sourates Le Voyage nocturne
et La Différentiation ; ils mettent en évidence 'impossibilité pour la
plupart des hommes de tirer profit de 'explicité du Coran, a cause
de leur acharnement dans la mécréance :

« Certes, nous avons rendu explicite, pour les hommes, toutes
sortes d’exemples dans ce Coran, mais la plupart des hommes ne
veulent que la franc-mécréance »*>. « Certes, nous I’avons rendu

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

1. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 23.
2. Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 89.

20

traite_amour_coran_francais_C6.indd 243 @ 06/11/2016 19:32:46 ‘



explicite, afin qu’ils se rappellent, mais la plupart des hommes ne
veulent que la franc-mécréance »".

Nous avons vu, au chapitre de la mécréance, comment cette der-
niére signifie, entre autres, I'ingratitude vis-a-vis des bienfaits de
Dieu. Nous citons deux versets des sourates Le Voyage nocturne
et Abraham comme deux exemples consacrant cette tendance de
I’homme a ne pas reconnaitre, voire remercier Dieu pour ses bien-
faits. Cette absence de reconnaissance est une facon d’occulter ses
bienfaits, et cette occultation est a I'essence du koufr (mécréance)
en arabe :

En effet, le verset de la sourate Le Voyage nocturne nous indique
que ’homme répond au secours que Dieu lui apporte lors des mal-
heurs par une franc-mécréance qui devient avec le temps son sta-
tut permanent : « Quand le dommage vous touche, sur mer, vous
en oubliez tous ceux que vous invoquiez en dehors de Dieu, excep-
té Lui. Mais une fois sauvés, vous vous détournez. L’homme est in-
juste, franc-dénégat ».

Quant au verset de la sourate d’Abraham, il met en évidence la
grande générosité et les bienfaits de Dieu vis-a-vis de ses serviteurs
qui y répondent par la mécréance a cause de leur injustice : « Il vous
donne tout ce que vous demandez. Si vous comptiez les bienfaits
de Dieu, vous ne sauriez les dénombrer. L’homme est tres injuste,
franc-mécréant »>.

Une des pires sortes de mécréance consiste chez les polythéistes
a dire que Dieu a des enfants parmi les serviteurs qu’il a lui-méme
créés, notamment parmi les anges : « Ils ont fait de ses serviteurs
une partie intégrante de Lui-méme. L’homme est un ingrat mani-
feste »*.

La dénégation apparait comme une définition de la mécréance
dans un verset de la sourate Les Butins: « Les pires des étres, au-
pres de Dieu, sont ceux qui Le dénient, ne croyant pas »°. Cette dé-
finition de la mécréance est réaffirmée par plusieurs versets, nous en
citons le premier verset de la sourate Le Tonnerre, qui juge que la

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 50.
. Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 67.
. Coran, sourate 14 : Abraham, v. 34.
. Coran, sourate 43 : L'Ornement, v. 15.
. Coran, sourate 8 : Les Butins, v. 55.

vi bW N

>

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 244 @ 06/11/2016 19:32:46



plupart des hommes ne croient pas: « A. L. M. R. Voici les signes
du Livre. Ce qu’on t’a révélé, de ton Seigneur, est la vérité, mais la
plupart des hommes ne croient pas »".

D’autres versets montrent combien la mécréance pénetre dans
les cceurs des criminels, signifiant 'impossibilité de leur Foi. Cest
ce quaffirment avec force deux versets de la sourate Al-Hijr consi-
dérant la mécréance comme la cause de la perdition des Anciens :
« Ainsi le faisons-nous pénétrer dans les coeurs des criminels. Ils
ne croient pas, et la loi des Anciens est déja révolue »2, et C’est ce
que confirment deux versets de la sourate Les Poetes, avec le méme
langage de pénétration portant la méme charge sémantique, a sa-
voir la perdition, tout en substituant le tourment douloureux ala loi
des anciens : « Ainsi le faisons-Nous pénétrer dans les cceurs des
criminels. Ils n’y croient pas, jusqu’a ce qu’ils voient le tourment
douloureux »3.

Deux versets de la sourate Jonas expliquent en détail ce sens,
en considérant que ces mécréants font partie de ceux sur lesquels
doit s’appliquer la parole de Dieu, a savoir rester dans la mécréance
jusqu’a la venue du chatiment douloureux : « Ceux sur qui se réa-
lise* la Parole de ton Seigneur ne croient pas, méme si leur sont
venus tous les signes, jusqu’a ce qu’ils voient le chatiment doulou-
reux »°.

Retournons aux coeurs des mécréants pour constater, dans un
verset de la sourate Les Abeilles, comment végete la mécréance dans
les coeurs de ceux qui ne croient pas a la vie derniéere : « Votre Dieu

Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 1.
Coran, sourate 15 : Al-Hijr, v. 12-13.
Coran, sourate 26 : Les Poétes, v. 200-201.
Se réalise est I'équivalent de haggat en arabe. Nous avons choisi cette traduction
en application de la régle d’interprétation du Coran par le Coran. En effet, cette
traduction va avec une autre évocation de la Parole de ton Seigneurdans un verset de
la sourate Houd ou tammat (s’accomplit) s'est substitué a haggat se réalise dans notre
verset ci-dessus. Le verset de la sourate Houd rappelle le serment de Dieu de remplir
la Géhenne de tous les humains et les djinns qui suivent les pas de Satan: «Ainsi
s'accomplit la Parole de ton Seigneur : je remplirai, certes, la Géhenne de tous les djinns
et les hommes ». Coran, sourate 11 : Houd, v. 119. Le verset de la sourate Cad rapporte
en détail ce serment : « Il dit : la vérité et la vérité je dis : je remplirai la Géhenne de toi et
tous ceux qui te suivent ». Coran, sourate 38 : Cad, v. 84-85.
5. Coran, sourate 10 :Jonas, v. 96-97.

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

PwwNR

2o

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 245 @ 06/11/2016 19:32:46 ‘



est un Dieu unique. Ceux qui ne croient pas en la vie derniére,
leurs coeurs dénient, et ils sont orgueilleux »".

Cette situation de déni et d’orgueil est confirmée par un verset
de la sourate Les Troupeaux qui établit une corrélation entre
tyrannie et aveuglement® : « Nous brouillerons leur cceur et
leur vue, pour les punir de n’avoir pas cru une premiére fois,
et Nous les laisserons s’aveugler dans leurs débordements »>.

Mais c’est I'ivresse qui est entrée en corrélation avec I'errance
en aveugle dans un verset de la sourate d’Al-Hijr : « Par ta vie, ils
errent, dans leur ivresse, aveuglés »*.

Cet aveuglement nous fait passer a I'aveuglement des coeurs des
mécréants qui aiment la mécréance plus que la guidance :

NEUVIEME CONSTANTE CORANIQUE
« lls ont aimé I'aveuglement plus que
la guidance »

Nous arrivons maintenant a la quatriéme et derniere apparition
du verbe istahabba (aimer plus) pour dénoncer la propension de
Thamoud (un des peuples refusant les messages de Dieu) a la mé-
créance. Celle-ci représente, selon la logique coranique, un état
d’absence de vision des choses telles qu’elles sont. Ainsi le Coran
substitue-t-il « 'aveuglement » a « la mécréance », comme «la gui-
dance» s’est substituée a son équivalent, «la clairvoyance », dans la
mesure ou guidance signifie la vue (au sens de découverte) du che-
min aboutissant au salut, c’est-a-dire a Dieu. « Quant a Thamoud,
ils ont aimé I’'aveuglement plus que la guidance, et un chatiment
foudroyant et avilissant les surprit a cause de ce qu’ils faisaient »*.
La conséquence d’une telle préférence erronée est connue dans la
logique coranique : C’est la disparition de Thamoud de la maniére

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 22.

2. Aveuglement:esticila traduction du terme coranique al-‘amd. C'est un autre mot que
al-‘amah (la cécité). Il est peu fréquent (sept occurrences avec sa seule forme verbale
ya’mahoun). ar-Raghib le définit comme : « une hésitation a faire une chose découlant
d'une désorientation », (Moufradéat alfidh al-Qur'an, p.588). Ce mot intervient en
relation avec la tyrannie cinq fois, avec l'ivresse une fois et avec la parure une fois.

3. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 110.

. Coran, sourate 15 : Al-Hijr, v. 72.

5. Coran, sourate 41 : Ont été détaillés, v. 17.

H

24

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 246 @ 06/11/2016 19:32:46



qui leur a été réservée, a savoir la foudre, en chatiment de leurs
mauvaises actions.

A. - Les occurrences de I'aveuglement dans le Coran

L’aveuglement fustigé dans le Coran est celui du cceur, centre de
la clairvoyance, et non la cécité physique (des yeux). Pour preuve, la
négation de cette derniere contre I'affirmation de la premiére dans
un verset de la sourate Le Pelerinage : « Eh quoi, n’ont-ils pas che-
miné sur la terre ayant des coeurs avec lesquels comprendre, et des
oreilles avec lesquelles entendre ? Non, ce ne sont pas les yeux qui
(deviennent) aveugles, mais les coeurs dans les poitrines »".

Si nous nous référons aux occurrences du mot aveugle et de ses
dérivés dans le Coran, nous constatons une prédominance de ses
contextes allant dans ce sens. En effet, sur les 28 occurrences de ce
mot (20 pour 'adjectif aveugle au singulier et au pluriel, 6 pour son
verbe et deux apparitions pour son nom d’action), il intervient 25
fois pour dénoncer 'aveuglement du cceur. Il n’apparait que trois
fois pour dénoter une cécité physique : une fois au sujet de I'aveugle
de la sourate « Il s’est renfrogné » : « Il s’est renfrogné et détourné,
parce que l’aveugle est venu a lui »?, et deux fois dans un contexte
de négation du grief en matiere de jihdd: «Il n’y a nul grief a
I'aveugle, nul grief au boiteux, nul grief au malade »>.

Le verset le plus proche du verset de la préférence de I'aveugle-
ment chez les mécréants serait le verset de la sourate Ont été détail-
lés qui se caractérise par une comparaison faite entre ’état de gui-
dance (et de guérison) que représente la réception par les croyants
de ce Coran et I'état de I'occlusion des oreilles et de I'aveuglement
des yeux constatés chez ceux qui dénient qu’incarne leur refus d’en-
tendre ou de percevoir les versets du Coran : « Si nous avions fait
de ce Coran un texte barbare, ils auraient dit : si seulement ses ver-
sets avaient été explicités ! Quoi, serait-il arabe et barbare ? Dis : il
est pour ceux croient guidance et guérison. Quant a ceux qui dé-

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

1. Coran, sourate 22 : Le Pélerinage, v. 46.
2. Coran, sourate 80 : Le Renfrogné, v. 1-2.
3. Coran, sourate 24 : La Lumiére, v. 61 ; et Coran, sourate 48 : Le Triomphe, v. 17.

2]

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 247 @ 06/11/2016 19:32:46 ‘



nient, ils ont surdité dans les oreilles et il (le Coran) est pour eux
une cécité. Ceux-ci sont appelés d’un lieu lointain »".

Pour comprendre ce jugement divin au sujet du statut des mé-
créants, rappelons que les Livres de Dieu sont entre autres qualifiés
cinq fois de bagd’er (éclairs de clairvoyance?), trois fois au sujet du
Coran et deux fois au sujet de la thora, C’est-a-dire des versets clairs,
venus pour faire voir les vérités de I'existence et du devenir aux
hommes. Le verset de la sourate Les Troupeaux incarne le mieux ce
jugement, notamment en jugeant comme clairvoyant celui qui croit
et comme aveugle celui qui ne croit pas: « Vous sont venus des
éclairs de clairvoyance de votre Seigneur. Quiconque voit clair,
c’est pour lui-méme. Quiconque s’aveugle, c’est contre lui-méme.
Je ne suis pas votre garant »2.

Deux autres versets qualifient le Coran de ba¢d’ir (éclairs de
clairvoyance), avec une méme formulation caractérisée par la
conjonction de la guidance et de la miséricorde a ba¢d’ir : « Dis,
je suis ce que me révele mon Seigneur. Voici des éclairs de clair-
voyance de votre Seigneur, une guidance et une miséricorde pour
un peuple qui croit »* ; « Voici des éclairs de clairvoyance de votre
Seigneur, une guidance et une miséricorde pour un peuple ayant
la certitude »°.

Concernant la Thora, nous remarquons la présence des mémes
éléments de conjonction avec ba¢d’ir dans un verset de la sourate
La Narration : « nous avons donné a Moise le Livre, aprés avoir fait
périr les premiéres générations, (ce fut) des éclairs de clairvoyance
pour les hommes, une guidance et une miséricorde, afin qu’ils se
rappellent »°.

Quant au verset de la sourate Le Voyage nocturne, le terme de
ba¢d’ir y apparait seul pendant que Moise dialogue avec Pharaon :
« Tu sais bien que ceux-ci n’ont été révélés que par le Seigneur des

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 41 : Ont été détaillés, v. 44.

2. Nous avons choisi cette traduction de Jacques Berque du terme coranique bag¢d’ir
parce qu'elle correspond, dans sa nouveauté morphosémantique, au choix du Coran,
baga’irétant un néologisme coranique en arabe.

. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 104.

. Coran, sourate 6 : Al-A'raf, v. 203.

. Coran, sourate 45 : L'Agenouillée, v. 20.

. Coran, sourate 28 : La Narration, v. 43.

v h W

2cc]

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 248 @ 06/11/2016 19:32:46



cieux et de la terre (comme) des éclairs de clairvoyance. Je te crois,
certes, Pharaon, perdu »".

B. - Fréquence de I'adjectif aveugle au singulier

Nous constatons dans les dix occurrences de I'adjectif aveugle au
singulier a‘md un contexte de comparaison (qui est en réalité une
édification) répétée plusieurs fois sous forme d’interrogation sur
I'impossible égalité de situation et de devenir entre un aveugle et
celui qui voit, interrogation dont la réponse par non est une évi-
dence. Dans le verset de la sourate Houd, on entend, par les deux
groupes différents, des hommes (individus) croyants et mécréants :

\

« Les deux groupes ressemblent, 'un a celui qui est aveugle et
sourd, l'autre a celui qui voit et entend, seraient-ils égaux en
exemple ? N’allez-vous pas vous rappeler ? »* Dans le verset de
la sourate Le Tonnerre, ces hommes sont comparés a deux choses
opposées, les téneébres et la lumiere: « Dis: seraient-ils égaux,
I'aveugle et celui qui voit ? Ou bien seraient-elles égales, les té-
neébres et la lumiére ? »3

Mais la méme comparaison apparait dans deux autres versets
sous forme d’affirmation cette fois-ci (et non d’interrogation) pour
exclure une telle égalité, aussi bien chez les hommes que dans I'uni-
vers : « L’aveugle ne saurait étre égal a celui qui voit, pas plus que
les ténébres a la lumieére »*.

C. - Récurrence de I'adjectif aveugles au pluriel

Quant aux occurrences de I'adjectif aveugles au pluriel dix fois,
elles concernent des peuples et des groupes atteints de la méme si-
tuation d’aveuglement du cceur. Ce pluriel prend trois formes:
a‘oum’y 8 fois, a‘ouydn une fois et a‘amin une fois. Commengons
par cette derniére forme présente dans le verset de la sourate Al-
A‘raf qui justifie le naufrage du peuple de Noé par leur démenti des
signes de Dieu, et notamment par la cécité de leurs cceurs : « Ils le

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 102.
Coran, sourate 11 : Houd, v. 24.

Coran, sourate 13 : Le Tonnerre, v. 16.

Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 19-20.

PwNR

255

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 249 @ 06/11/2016 19:32:46 ‘



traitérent d’'imposteur. Nous le sauvames, lui et ceux qui étaient
avec lui, dans I’Arche, et nous engloutimes ceux qui avaient dé-
menti nos signes. C’était un peuple d’aveugles »".

Et c’est dans ce sens qu’ont été jugés aveugles ceux qui ont re-
fusé la guidance parmi les polythéistes de La Mecque, dans un ver-
set qui s’est répété tel quel deux fois dans le Coran : « Tu ne saurais
guider les aveugles (loin) de leur égarement. Tu ne peux faire en-
tendre que ceux qui croient en nos signes, qui sont musulmans »*.

En revanche, cet aveuglement, et avant lui la surdité, sont ex-
clus chez les Serviteurs du Tout-Miséricorde quand on leur rappelle
les signes de leur Seigneur : « Ceux qui, lorsqu’ils sont rappelés a
Pordre par les versets de leur Seigneur, ne s’en détournent pas,
(comme s’ils étaient) sourds et aveugles »3.

DIXIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Mais vous n’aimez pas les conseilleurs »

Quiconque végete dans un tel aveuglement ne saurait aimer ni
conseils ni conseilleurs. C’est ce que confirme un verset de la sou-
rate Al-A‘raf en rapportant les paroles du prophete de Dieu : Houd,
alors qu’il quittait les lieux ol son peuple périt aprés un tremble-
ment qui 'a détruit : « Alors les saisit un tremblement, et les voila,
le matin, dans leurs demeures, gisants. Il se détourna alors d’eux
et dit: o mon peuple, je vous ai communiqué le message de mon
Seigneur, et je vous ai conseillés, mais vous n’aimez pas les conseil-
leurs »*.

Conseiller (5 fois), son nom d’agent (6 fois) et son nom d’action
(une fois) sont les dérivés d'un mot coranique peu fréquent (12 fois)
dans le Coran, dont la moitié apparait dans la sourate Al-A‘raf dans
un contexte de narration des récits des propheétes (Noé, Houd et
Salih) avec leurs peuples détruits. Le verset, objet de cette recherche,
fait partie de cette sourate. Il met en évidence I'absence de 'amour
de ces peuples pour les conseils et les conseilleurs : « Et je vous ai
conseillés, mais vous n’aimez pas les conseilleurs ». C’est pour-

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 64.
. Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 81 ; et Coran, sourate 30 : Les Romains, v. 53.
. Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 73.
. Coran, sourate 7 : Al-A’raf, v. 78-79.

H W N A

250

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 250 @ 06/11/2016 19:32:46



quoi il est impossible pour eux d’en tirer profit : « Et mon conseil ne
vous serait pas utile quand bien méme je voudrais vous conseiller,
si Dieu veut vous mettre dans I’'aberration. Il est votre Seigneur, et
vers Lui, vous serez ramenés »".

Nous constatons dans les occurrences du verbe conseiller dans
les récits de la sourate Al-A‘raf, son lien, par conjonction de coordi-
nation, avec le verbe communiquer, dans trois versets rapportant un
discours de présentation du Message dans les propos de Noé, puis
un discours d’adieu dans les propos de Houd et de Sélih, face a leurs
peuples.

C’est pourquoi les deux verbes (communiquer et conseiller) in-
terviennent au présent dans les propos de Noé : « je vous commu-
nique les messages de mon Seigneur et je vous conseille. Je sais de
Dieu ce que vous ne savez pas »>.

Mais, les deux verbes sont au passé composé dans les propos de
Houd au verset 79 (intitulé de ce paragraphe) et dans ceux de Salih
au verset 93, verset presque identique au verset 79, excepté sa fin :

« Il se détourna alors d’eux et dit: o mon peuple, je vous ai
communiqué le message de mon Seigneur, et je vous ai conseillés,
mais vous n’aimez pas les conseilleurs »3.

« Il se détourna alors d’eux et dit: o mon peuple, je vous ai
communiqué le message de mon Seigneur, et je vous ai conseillés,
comment m’attristerai-je sur un peuple de mécréants »*.

Apres avoir exposé les motifs de dénonciation de « cas géné-
raux » d’amours erronés chez mécréants, nous allons aborder les
raisons de dénonciation de « cas particuliers » de tels amours :

ONZIEME CONSTANTE CORANIQUE
« lls aiment étre loués
de ce qu’ils n’ont pas fait »

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

Aimer étre loué pour une action louable est quelque chose d’ac-
ceptable parmi les hommes, et qu’on ne critique pas. Mais ce qui fait
I'objet de dénonciation dans le verset 188 de la sourate La Famille

Coran, sourate 11 : Houd, v. 34.
Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 62.
Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 79.
Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 93.

PwNR

traite_amour_coran_francais_C6.indd 251 @ 06/11/2016 19:32:47



de ‘Imran, c’est de réclamer d’étre loué pour avoir fait une action
blamable. L’extravagance que comporte une telle réclamation réside
dans le fait de voir le demandeur d’une telle louange croire louables
ses actions blamables en termes de conséquence : « Ne pense pas
que ceux qui se réjouissent de ce qu’ils ont fiché et aiment étre
loués de ce qu’ils n’ont pas fait, ne pense pas qu’ils soient a 'abri
du tourment. Ils auront un tourment douloureux »".

A bien lire ce verset, on constate la répétition deux fois du verbe
penser a I'impératif négatif, a la téte des deux propositions com-
plexes dont se compose le verset. Cette répétition met en évidence
le contexte d’avertissement et de dénonciation justifiant le tourment
réservé aux personnes concernées. Le développement du verset
comportant deux propositions complexes a pour fonction de nous
faire connaitre la situation de ces personnes. Peu nous importe la
divergence des chroniqueurs quant a leur identité, (s’agit-il de gens
du Livre ou des hypocrites de la Médine ?) car la caractérisation de
Iamour de la louange est d’ordre général ici.

Le verset a d’autres particularités, dont la premiére est I'appari-
tion du verbe louer exclusivement dans ce verset (une seule fois),
alors que la quasi-totalité des occurrences de ce mot appartient en
premier lieu a son nom d’action avec ses deux formules : al-hamd
(la louange) intervenu seul 27 fois et sabbaha bi-hamdih (glori-
fier sa louange) 14 fois, plus une seule apparition de I'expression :
« Vous répondrez favorablement par sa louange ». Vient deuxiéme
en ordre de fréquence l'attribut d’exagération al-hamid (le digne de
louange) présent 17 fois dont 10 avec 'article défini al et 7 sans cet
article. Ces occurrences représentent 6o occurrences de la louange
et de ses dérivés sur un total général de 67 occurrences intervenues
toutes pour exprimer la louange a Dieu. Cet attribut apparait une
seule fois sous forme de nom d’agent au pluriel dans un contexte
d’éloge fait aux croyants al-hdmidoun. Le reste concerne six occur-
rences de la louange réservées au Prophete Mahmoud (une seule
fois), Ahmad (une seule fois) et Muhammad (4 fois).

On peut comprendre de cela que Dieu est seul digne de la
louange, que C’est son droit absolu et que c’est lui que 'on doit
louer, pour ses bienfaits octroyés a ses serviteurs en toutes choses.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 188.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 252 @ 06/11/2016 19:32:47



N’excluant pas que soient loués ceux qui font des actions louables,
le verset dénonce quand méme de demander d’étre loué pour une
action qui n’est pas louable.

Nous arrivons ici @ une deuxieme particularité du verset, la plus
importante, a savoir la corrélation entre le verbe de réjouissance « se
réjouissent » ayant pour complément la proposition « ce qu’ils ont
fiché », etle verbe de 'amour : « et aiment » ayant pour complément
d’objet la phrase « étre loués » et sa subordonnée « pour ce qu’ils
n’ont pas fait ». Cette corrélation est le fait du rapprochement entre
I'amour et la réjouissance, qui laisse comprendre que ces hypocrites
admirent ce qu’ils font au point de demander d’en étre loués :

Se réjouissent de ce qu’ils ont fiché et aiment étre loués pour ce
qu’ils n’ont pas fait.

Mais ce qu’ils ont fiché n’est pas une action louable. Il a été bana-
lisé en choisissant le verbe ataw que nous avons traduit par « ils ont
fiché », phrase a la forme affirmative alors que le complément d’ob-
jet de la louange est a la forme négative : « ce qu’ils n’ont pas fait ».
Il s’agit la d’'une comparaison visant a mettre en exergue I'extrava-
gance que comporte une telle demande de louange. Les personnes
visées par la dénonciation ne se réjouissent pas seulement de leur
action erronée, mais ils y ajoutent aussi une deuxiéme erreur en de-
mandant d’étre loués pour de telles erreurs.

Cette action erronée n’est pas explicitement mentionnée, mais
l'on peut 'appréhender comme suit : ils se réjouissent de ce qu’ils
ont fiché comme action erronée et non louable. Cette appréhension
explique pourquoi la subordonnée de la phrase de louange est ap-
parue a la forme négative « pour ce qu’ils n'ont pas fait ». Ils de-
mandent d’étre loués pour une action louable qu’ils n’ont pas faite.

La prédominance du contexte d’avertissement est évidente grace
a deux répétitions, celle de I'exclusion du salut de ces hypocrites et
celle de la répétition du mot tourment : « Ne pense pas ... ne pense
pas qu’ils soient a 'abri du tourment. Ils auront un tourment dou-
loureux ».

Remarquons comment le tourment a été réaffirmé d’abord par la
négation de leur salut, puis par sa réapparition a la fin du verset ou
il est qualifié de « douloureux », le verbe « auront » signifiant, entre
autres, que ce tourment leur est déja préparé.

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

traite_amour_coran_francais_C6.indd 253 @ 06/11/2016 19:32:47



Le verset de la sourate La Famille de ‘Imréan nous rappelle celui
de la sourate Le Créateur, sur lequel nous nous sommes arrétés au
sujet de 'enjolivement par les mécréants de leurs mauvaises actions
au point de les voir belles : « Est-ce celui pour qui la mauvaise ac-
tion est parée au point de la voir belle ? Dieu égare qui Il veut et
guide qui Il veut. Que ton 4me ne s’épuise pas en lamentations a
leur sujet. Dieu est connaissant de ce qu’ils font »".

Il nous rappelle également le verset de la sourate La Caverne
dont la signification est proche, qui souligne chez les mécréants la
toute puissance de 'illusion de sorte qu’ils ne voient ni leur réalité
d’égarement ni leur perdition finale : « Dis : vous informerai-je de
ceux qui sont les plus perdants en actions ? Ce sont ceux dont les
démarches sont égarées dans la vie d’ici-bas, alors qu’ils pensent
faire du bien »*.

DOUZIEME CONSTANTE CORANIQUE
« Ceux qui aiment que la turpitude
se répande parmi les croyants »

Le verset de la sourate La Lumiere dénonce ceux qui aiment ré-
pandre les turpides. Il intervient au terme d’'un long blame adres-
sé aux croyants pour leur réaction a la diffamation contre ‘Aicha,
épouse du Prophete. Les personnes concernées par cet amour per-
fide sont un groupe* d’hypocrites ayant ceuvré a faire cas de cette
diffamation pour nuire a 'Envoyé de Dieu en nuisant a la réputa-
tion de sa femme. L’objectif de la sévérité avec laquelle est formu-
1é cet avertissement serait de les mettre en garde® contre les consé-

1. Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 8.

2. Coran, sourate 18 : La Caverne, v. 103-104.

3. Clest ce gu'indique implicitement le premier verset de ce récit de diffamation pour
dénoncer ceux qui ont ceuvré a la répandre : « Ceux qui ont apporté la calomnie sont
un groupe parmi vous. N’y voyez pas un mal pour vous. Au contraire, c’est un bien pour
vous. Coran, sourate 24 : La Lumieére, v. 11.

4. Cette mise en garde répétée accompagne un blame aussi répété qu’elle, tout au long
des versets consacrés a ce récit de diffamation (du verset 11 au verset 22 et méme aux
versets 23 et 24) pour les mauvaises pensées qu'ils ont eues a I'égard de 'Aicha. Etant
donné la fraternité entre croyants, le Coran considére ces mauvaises pensées comme
étant a I'égard de ceux qui les ont pensées, eux-mémes, d’autant plus qu'il s'agit d'un
grand mensonge: «Si, lorsque vous l'avez entendu, croyants et croyantes avaient
pensé du bien d’eux-mémes et avaient dit: c’est un grand mensonge explicite »,

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

254

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 254 @ 06/11/2016 19:32:47



quences de la facilité avec laquelle de tels mensonges sont débités,
notamment la diffusion de la turpitude au sein de la communau-
té des musulmans : « Ceux qui aiment que la turpitude se répande
parmi les croyants auront un tourment douloureux, (dans la vie)
d’ici-bas et (celle) de 'au-dela. Dieu sait et vous ne savez pas »".

Nous devons souligner ici la proximité de ce verset avec le verset
21 de la méme sourate, qui met les musulmans en garde contre tout
engagement dans la voie de Satan, car un tel engagement est de na-
ture a les amener a le suivre dans ses ordres visant a répandre la tur-
pitude et toute action blamable : « Vous qui croyez, ne suivez point
les pas de Satan. Quiconque suit les pas de Satan, celui-ci lui or-
donne la turpitude et le blamable »2.

Fahoucha?® est le radical de trois formes nominales dérivées ap-
parues 24 fois dans le Coran et signifiant « turpitude » en franqais.
Deux d’entre elles sont au singulier : fahicha (13 fois) et fahchd’a :
(7 fois) et la troisieme est le pluriel des deux : fawdhich (4 fois).

A. - La forme al-fghichah

La forme fahicha (turpitude) signifie «la fornication », ac-
compagnée du « mauvais chemin » dans le verset de la sourate Le
Voyage nocturne : « N’approchez pas la fornication. Elle est une
turpitude. Quel mauvais chemin ! »* Le contexte dans lequel elle
intervient est celui de la prohibition du mariage avec les épouses des

(Coran, sourate 24 : La Lumiére, v. 12) et méme une imposture : « si, lorsque vous I'aviez
entendu, vous aviez dit : nous ne devrions parler de cela ; c'est une grande imposture »,
(Coran, sourate 24 : La Lumiere, v. 16), tout en considérant ceux qui ont ceuvré a le
répandre comme de vrais menteurs : « S'ils avaient amené, a I'appui, quatre témoins !
Puisqu’ils n'ont pas amené les témoins, ce sont eux, aupres de Dieu, les menteurs »,
(Coran, sourate 24 : La Lumiére, v. 13). Notons aussi, dans ce contexte d’avertissement,
la répétition quatre fois de ce rappel de la grace et de la miséricorde de Dieu qui leur
a pardonné une telle propagation de la diffamation : « N'était la grace de Dieu et sa
miséricorde et que Dieu est repentant (en faveur de ses serviteurs), et sage », (Coran,
sourate 24: La Lumiére, v. 10). « N'était la grace de Dieu et sa miséricorde, dans (la
vie) d'ici-bas et (celle) derniére, a cause de ce a quoi vous vous étes livrés, un grand
tourment vous aurait touchés », (Coran, sourate 24 : La Lumiére, v. 14).

1. Coran, sourate 24 : La Lumiére, v. 19.

2. Coran, sourate 24 : La Lumiére, v. 21.

3. ar-Raghib donne une définition générale de ce radical : Al-fouhch, al-fahchd’a et al-
fdhichah (dénotent) ce qui est abominable en actions et en paroles, Moufradat alfadh
al-Qur’an, p. 626.

4. Coran, sourate 17 : Le Voyage nocturne, v. 32.

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

traite_amour_coran_francais_C6.indd 255 @ 06/11/2016 19:32:47



peres, accompagnée de « 'abomination », en plus du « mauvais che-
min » : « N’épousez pas les femmes que vos péres avaient épou-
sées, exception faite de ce qui est déja passé. C’est 1a une turpitude,
une abomination et quel mauvais chemin »*. Nous constatons que
fahicha intervient « indéfinie » dans les versets ci-dessus. Mais elle
intervient définie al-fahicha dans ses trois occurrences ou elle signi-
fie la sodomisation, comme c’est le cas dans le verset de la sourate
les Remparts : «Et Luth quand il dit a son peuple : « Commettez-
vous la turpitude que nul a travers les mondes n’avait commise
avant vous ? »*.

B. - La forme al-fahchd’a

La forme al-fahchd’a a le méme sens que la forme al-fahichah,
mais ses contextes sont d’'un ordre plus général. On le constate a
travers son rapprochement avec al-mounkar (le blamable) dans
trois versets, comme c’est le cas dans le verset susmentionné
de la sourate La Lumiere, ainsi que dans le verset céleébre de la
sourate L’Araignée : « Accomplis la priere, la priére empéche de
s’abandonner a la turpitude et au blamable. Le rappel de Dieu
est, certes, plus grand (encore) »*. Mais le verset de la sourate Les
Abeilles ajoute I'impudence a cette contiguité entre turpitude et
blamable : « Dieu ordonne I’équité, la bienfaisance et de donner
au proche, et proscrit la turpitude, le blamable et 'impudence. 11
vous exhorte, peut-étre vous rappellerez-vous »*.

Al-fahchd’a intervient accompagnée de as-soit’a (le mal) dans
deux versets, comme C’est le cas dans le verset de la sourate Joseph :
« Nous détourndmes ainsi de lui le mal et la turpitude. Il est de
nos serviteurs dévoués »*. Mais le verset de la Vache ajoute a cette
contiguité entre turpitude et mal un troisiéme acte prohibé, a savoir

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 22.
. Coran, sourate 7 : Al-A’raf, v. 8o.
. Coran, sourate 29 : L'Araignée, v. 45.
. Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 90.
. Coran, sourate 12 : Joseph, v. 24.

vi bW N

259

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 256 @ 06/11/2016 19:32:47



dire sur Dieu quelque chose sans science : « Il ne vous ordonne que
le mal, la turpitude et de dire sur Dieu ce que vous ne savez pas »".

La réunion des deux formes au début et a la fin du verset 33
de la sourate Al-A‘raf rend leurs sens presque identiques. Pour
preuve, elles se rapportent deux fois au verbe ordonner apparu
d’abord a la forme affirmative (prétention des mécréants) puis a la
forme négative (démenti de Dieu). Ce rapport est renforcé grace a
la présence des verbes faire et dire soutenant ainsi la définition de
al-fouhch (la turpitude) chez ar-Raghib, a savoir aussi bien par des
actes que par des paroles blamables :

C. - La forme fawdhich

Le substantif pluriel fawdhich (turpitudes) a une dénotation plus
générale que les deux précédentes formes. Il signifie deux compor-
tements prohibés : apparent et caché. Nous constatons que la prohi-
bition de ces turpitudes intervient en téte d’un verset de la sourate
Al-A‘raf, avant le péché, 'impudence, 'association et le dire sans
science : « Dis: mon Seigneur n’a, certes, prohibé que les turpi-
tudes apparentes et cachées, le péché, 'impudence sans le moindre
droit, et que vous associiez a Dieu ce sur quoi il n’a pas révélé de
preuve éclatante et que vous disiez sur Dieu ce que vous ne savez
pas »>.

Quant a sa prohibition dans le verset de la sourate Les Troupeaux,
elle intervient en quatriéme position apres la proscription de
I'association, 'ordonnance de la bienfaisance aux péres et aux
meres, la proscription du meurtre des enfants et auparavant, du
meurtre des humains en général : « Dis : venez, que je vous récite
ce que déclare illicite votre Seigneur : ne lui associez rien et envers
vos pere et mere (agissez) avec bienfaisance. Ne tuez pas vos
enfants par indigence. C’est Nous qui pourvoyons a vos besoins, et
aux leurs. N’approchez pas les turpitudes, ce qui en est apparent et
ce qui en est caché. Ne tuez pas 'ame que Dieu a déclarée illicite,

SWIR SUIWOH,| anb 9D (V) @8 UDIOD 3] SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 169.
2. Coran, sourate 7 : Al-A'raf, v. 33.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 257 @ 06/11/2016 19:32:47



sauf dans le droit. C’est ce qu’Il vous a recommandé afin que vous
raisonniez »".

Le substantif fawdhich (turpitudes) intervient deux fois dans
un contexte d’éloge fait aux croyants qui évitent de commettre des
turpitudes, qui sont évoquées accompagnées du péché : « Ils évitent
les grands péchés et les turpitudes et s’ils se mettent en colere, ils
pardonnent »* ; « qui évitent les grands péchés et les turpitudes,
sauf les petites fautes »>.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 151.
2. Coran, sourate 42 : La Concertation, v. 37.
3. Coran, sourate 53 : L'Etoile, v. 32.

Jb

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 258 @ 06/11/2016 19:32:47



Cinquiéme partie

CE QUE LE CROYANT AIME

traite_amour_coran_francais_C6.indd 259 @ 06/11/2016 19:32:47



traite_amour_coran_francais_C6.indd 260 @ 06/11/2016 19:32:47



Introduction

Apres avoir exposé I'étendue de 'amour de 'Homme d’une
fagon générale, particulierement 'amour du mécréant pour ce qui
est immeédiat et éphémere des jouissances peu importantes de sa vie
d’ici-bas, en oubliant sa vie derniére, nous allons a présent passer
en revue les états d’amour sublime qui animent le cceur du croyant.
Ces amours ne manquent pas de lui procurer des intéréts stirs dans
sa vie d’ici-bas, et d’autres plus strs encore dans sa vie derniere.
Nous commengons par un amour tres élevé dans sa portée, a savoir
celui de vouloir aspirer au pardon du Seigneur, le Pardonneur.

Ce type d’amour, nous le retrouvons évoqué dans la méme sou-
rate dite La Lumiére, qui parle non loin de la du récit de la diffama-
tion al-ifq a I'égard de 'épouse du Prophete ‘Aicha. Il s’agit donc ici
de 'amour des hypocrites pour la diffusion de la turpitude al-fahi-
cha. Ce qui nous conduit immanquablement a différencier ce que
les croyants aiment de ce que les hypocrites aiment.

PREMIERE CONSTANTE CORANIQUE
L’amour du pardon : « N'aimez-vous pas
que Dieu vous pardonne ? »

Un verset de la sourate La Lumiére proscrit a ceux qui sont aisés
et bienveillants de cesser de donner leur aumone aux proches, aux
pauvres et aux émigrés. La proscription est de formulation générale,
consacrant une stylistique générale du Coran consistant a générali-
ser des cas individuels pour en faire des valeurs universelles. A nous
référer aux circonstances de la révélation du verset, on constate
que les conditions du droit a I'octroi de 'aumone sont réunies chez
Moustah Ibn Athathah, cousin germain d’Abou Bakr. Or ce dernier
avait juré de ne plus lui donner 'aumone pour avoir participé a la
diffusion de cette diffamation. Ce qui nous intéresse dans ce verset,
Clest sa fin, qui explique pourquoi il est interdit de cesser de donner

aulie 1uekold 31 anb 9 (G) e UDIOD) 3 SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

2o

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 261 @ 06/11/2016 19:32:47 ‘



Paumone et ordonne le pardon dans un langage d’incitation inter-
rogative dont la réponse affirmative est évidente, a savoir 'amour
du croyant pour le pardon de Dieu: « Que ceux d’entre vous qui
ont la bienveillance et I’aisance ne jurent pas de ne plus donner
(Paumone) aux proches, aux pauvres et aux émigrés dans le che-
min de Dieu. Qu’ils pardonnent et absolvent ; n’aimeriez-vous pas
que Dieu vous pardonne ? Dieu est Tout pardon et trés miséricor-
dieux »".

Cette incitation tendre a eu pour conséquence de voir Abou
Bakr jurer de ne pas interrompre ses dons accordés a son cousin
Moustah. La chronologie rapporte in texto le serment d’Abou Bakr :
« Par Dieu, j'aime que Dieu me pardonne. Par Dieu, je ne I'en pri-
verai jamais »*.

DEUXIEME CONSTANTE CORANIQUE
Donner de I’'argent aux autres
en dépit de son amour

L’autre genre d’amour sublime chez le croyant consiste a donner
de I'argent et de la nourriture aux pauvres, en dépit de son amour
pour ces derniers, c’est-a-dire en dépit de son désir d’en posséder
et d’en accumuler davantage. Le croyant éprouve un tel désir, mais
son amour pour Dieu et son souhait d’obtenir sa satisfaction I'em-
péchent d’en jouir seul sans en donner aux pauvres. Il en donne
aux différentes catégories de pauvres précédemment étudiées dans
cette partie de I'encyclopédie. Nous constatons ici I'intervention de
trois versets évoquant 'amour de I'argent dans un contexte d’expli-
citation de la réalité de la bonté vraie, qu’il s’agisse de la définition
pragmatique de cette derniére au verset célebre de la bonté vraie de
la sourate médinoise de la Vache, de 'énumération des vertus des
bons vrais au verset de la sourate mecquoise de 'THomme ou bien de
la fagon d’acquérir cette bonté vraie dans un autre verset de la sou-
rate La Vache.

Dans le verset de la bonté vraie al-bir, 'argent vient en téte
des bonnes ceuvres, juste apres la fin de I'énumération des piliers
de la Foi: « La bonté vraie al-bir ne consiste point a tourner vos

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 24 : La Lumieére, v. 22.
2. Voir, at-Tabari, Mu’jam al-bayén fi-tafsir al-Qur'an, t. 4, p. 133.

202

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 262 @ 06/11/2016 19:32:47



faces du coté de 'orient et de 'occident, mais a croire en Dieu et
au Dernier Jour, aux Anges, au Livre, aux prophetes, a donner de
Pargent - en dépit de son amour - aux proches, aux orphelins, aux
pauvres, au voyageur en détresse, aux mendiants et a affranchir
des esclaves, a accomplir la priére, a donner 'aumone, a remplir
ses engagements, a faire preuve de patience dans la pauvreté, dans
la maladie et dans la guerre. Ceux-la sont les véridiques et ceux-la
sont les pieux »".

TROISIEME CONSTANTE CORANIQUE
Offre a manger de ce que tu aimes :
« Etils donnent de la nourriture -
en dépit de I'amour qu’ils en ont »

Dans le verset de la sourate L’Homme, I'évocation du don de la
nourriture, en dépit du désir des hommes d’en posséder pour eux-
mémes, intervient dans un contexte d’éloge de Dieu fait aux justes
al-abrar, précisément apres leur acquittement de leurs voeux et leur
crainte du jour de la résurrection, crainte qu’ils expriment en ex-
pliquant I'objectif de leur don, a savoir: donner pour la face de
Dieu, C’est-a-dire Sa satisfaction, sans chercher rétribution ni gra-
titude des hommes: « Certes, les justes al-abrdr boiront d’une
coupe au mélange de camphre, puisé a une source d’ou boivent
les serviteurs de Dieu en la faisant jaillir de toutes parts. Ils au-
ront respecté leurs veeux et redouté un jour dont les conséquences
néfastes se propageront. Ils auront donné de la nourriture - en
dépit de ’amour qu’ils en ont — au pauvre, a orphelin et au cap-
tif. Assurément, nous ne vous nourrissons qu’en vue de la face de
Dieu. Nous ne voulons de vous ni rétribution ni remerciements ».

aulie 1uekold 31 anb 9 (G) e UDIOD) 3 SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 177.
2. Coran, sourate 76 : L'Homme, v. 6-9.

263

traite_amour_coran_francais_C6.indd 263 @ 06/11/2016 19:32:47 ‘



QUATRIEME CONSTANTE CORANIQUE
Dépense de ce que l'on aime:
« Vous n’atteindrez la bonté vraie des justes
qu’en dépensant de ce que vous aimez »

Nous ne quittons pas la bonté vraie des justes avant d’évoquer la
mise en garde contenue dans le verset 92 de la sourate La Famille de
‘Imran qui précise comment obtenir la bonté vraie chez Dieu, a sa-
voir la nécessité pour le croyant de dépenser pour les autres de ce
qu’il a de meilleur en argent et en nourriture. Ce « meilleur » est
présenté en terme d’amour : « Vous n’atteindrez la bonté vraie des
justes qu’en dépensant de ce que vous aimez, et quoi que vous (en)
dépensiez, Dieu en aura connaissance »".

Pour savoir ce que C’est que 'argent aimé ou la nourriture aimée,
nous nous référons a un verset de la sourate de la Vache qui vient
immédiatement apres le célébre verset de la bonté vraie et donne
une définition concrete de cet argent ou de cette nourriture a dé-
penser sur le chemin de Dieu : il s’agit des meilleurs produits et non
de ce qui est sans valeur : « Vous qui croyez, dépensez des meilleurs
produits que vous aurez acquis, et de ce que nous avons fait sortir
pour vous de la terre. Ne cherchez pas ce qui est vil pour donner
en aumone, ce que vous auriez pris sans grand intérét. Sachez que
Dieu est souverain, digne de louange »*.

CINQUIEME CONSTANTE CORANIQUE

L’amour du triomphe:
« Et une autre que vous aimez : un triomphe
de la part de Dieu et une conquéte proche »

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

Le cinquiéme genre d’'amour sublime des croyants en vue d’'un
triomphe venant de Dieu est évoqué dans des versets des sourates
Le Rang et La Famille de ‘Imran, sur lesquels nous nous sommes
arrétés a la fin de la deuxiéme partie de ce Traité de 'Amour dans
le Coran. Cet amour du triomphe apparait dans un contexte d’in-
citation des croyants a participer a un commerce gagnant: a un

1. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 92.
2. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 267.

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 264 @ 06/11/2016 19:32:48



jihdd sur le chemin de Dieu, dont les bénéfices sont, entre autres, un
triomphe de la part de Dieu et une conquéte proche. A la fin du ver-
set, on sent 'annonce faite a I'adresse de ces croyants d’'une bonne
nouvelle bichara : ce commerce gagnant leur apportera la victoire
et un pardon : « O vous qui croyez !, vous guiderai-Je 4 un com-
merce qui vous sauvera d’un tourment douloureux ? Vous croyez
en Dieu et en Son envoyé, et vous faites le grand effort jihad sur le
chemin de Dieu, par vos biens et par vos ames. Ceci est assurément
pour votre bien, si vous saviez. Il (Dieu) pardonnera alors vos pé-
chés et vous fera entrer dans des Jardins sous lesquels coulent des
rivieres et dans des demeures agréables au sein des Jardins d’Eden.
Clest la le succes grandiose. Et une autre (chose) que vous aimez :
un triomphe de la part de Dieu, une conquéte proche, et annonce
la bonne nouvelle aux croyants »".

SIXIEME CONSTANTE CORANIQUE
L’amour du triomphe et I’épreuve par Dieu
de Ses adorateurs : « Aprés qu’ll vous a fait
voir I’'objet de vos convoitises »

Cet amour pour la victoire et le succés apparait également -
au présent, touhibboun, dans un verset de la sourate La Famille
de Tmran. Clest précisément dans un contexte de blame fait aux
croyants pour leur fléchissement et leurs disputes, apres que Dieu
leur a fait voir un triomphe évoqué implicitement en terme d’amour
et expressément par son nom : « Certes, Dieu vous a tenu sa pro-
messe, lorsque vous les massacriez, avec sa permission, jusqu’a ce
que vous ayez fléchi. Vous vous étes disputés dans I’affaire, et vous
avez désobéi, apres qu’ll vous a fait voir 'objet de vos convoitises.
Il en est parmi vous qui veulent la vie d’ici-bas ad-dounya et il en
est parmi vous qui veulent la vie derniére al-dkhira. Ensuite, 1l
vous a fait reculer devant eux afin de vous éprouver. Certes, Il vous
a pardonnés ; Dieu est détenteur de grace envers les croyants »>.

aulie 1uekold 31 anb 9 (G) e UDIOD) 3 SUDP INOWIY,| 3P 21IDI |

1. Coran, sourate 61 : Le Rang, v. 10-13.
2. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 152.

205

traite_amour_coran_francais_C6.indd 265 @ 06/11/2016 19:32:48 ‘



SEPTIEME CONSTANTE CORANIQUE
Ne pas aimer la médisance:
« L'un d’entre vous aimerait-il manger
de la chair de son fréere mort ? Non!
Vous détesteriez cela »

C’était la les choses que les croyants aiment ou doivent aimer,
choses que 'on a brievement examinées. Quant aux choses qu’ils ne
doivent pas aimer, c’est surtout la médisance, et elle est assimilée par
un verset de la sourate Les Appartements a la dévoration de la chair
des morts, chose que croyants et non croyants prennent en hor-
reur ! L’absent, objet de la médisance, est en effet incapable, comme
le mort, de répondre aux mensonges et diffamations des médisants :
« O vous qui croyez !, évitez trop de conjectures ! Assurément, cer-
taines conjectures sont bien un péché. N’espionnez pas. Ne médi-
sez pas les uns les autres. L'un d’entre vous, aimerait-il manger de
la chair de son frére mort ? Non ! Certainement pas ! Vous détes-
teriez cela. Soyez pieux et craintifs envers Dieu. Dieu est trés re-
pentant (en faveur de ses serviteurs), trés miséricordieux »".

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 12.

Jb

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 266 @ 06/11/2016 19:32:48



Sixieme partie
MENTIONS DE L’/AMOUR
DANS LE CORAN

traite_amour_coran_francais_C6.indd 267 @ 06/11/2016 19:32:48



traite_amour_coran_francais_C6.indd 268 @ 06/11/2016 19:32:48



Introduction

Dans chaque recherche académique, il y a des éléments que I'on
ne peut pas intégrer dans la these générale a cause de leur spécificité
ou de leur singularité. C’est le cas également dans I'encyclopédie de
I'amour dans le Coran ol certains versets importants sont restés in-
classables pour la singularité-méme de leurs sujets. C’est pourquoi
nous avons jugé utile de les aborder rapidement dans ce prologue de
Iencyclopédie abrégée de 'amour.

PREMIERE CONSTANTE CORANIQUE
« Les Juifs et les Chrétiens disent : - Nous
sommes les fils de Dieu et Ses bien-aimés »

@»

Parmi ces versets, notons un verset qui s’est distingué par la pré-
sence du terme de fils conjointement avec celui des bien-aimés. Ils
sont réunis par la conjonction de coordination et pour dénoter tous
les deux I'appartenance a Dieu: « fils de Dieu et ses bien-aimés »,
ce qui laisse entendre une prétention de leur préférence par rapport
aux adeptes des autres religions. On sait que la priorité est commu-
nément donnée aux fils en matiére d’amour, ce sont eux les bien-ai-
més et C’est 1a ol réside la prétention. Lisons le verset : « Les juifs et
les chrétiens disent : nous sommes les fils de Dieu et ses bien-ai-
més. Dis : pourquoi vous chatie-t-Il pour vos péchés ? Vous étes
plutét des hommes parmi ceux qu’ll a créés. Il pardonne qui Il
veut et chatie qui Il veut. A Dieu appartiennent les cieux et la terre
et ce qu’il y a entre eux. Vers Lui sera le devenir »".

Le centre d'intérét est ici le terme de « bien-aimés », car la déno-
tation la plus attendue de sa coordination avec le terme de « fils »
est celle de 'amour. En effet, la coordination sert souvent dans le
Coran a expliquer le contenu du premier élément par celui du deu-
xiéme élément, compte tenu de leur proximité. Le contexte de cita-

URIOD) 3] SUBP INOWR,| 9P SUOIUSIA (9) @ UDIOD) 3 SUDP INOWY,| 3P d)DI|  F——

1. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 18.

205

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 269 @ 06/11/2016 19:32:48 ‘



tion de tels propos de la part de certains juifs et chrétiens est celui
de la dénonciation de leur « dire sur Dieu ce qu’ils ne savent pas ».
En effet, le verset de la sourate La Table servie rappelle, a I'intention
de ces prétentieux, I'histoire du chatiment de Dieu qui les a frappés
a cause de leurs péchés: « Dis : pourquoi vous chatie-t-il pour vos
péchés ? ». Un tel chatiment constitue une réfutation de leur pré-
tention a la préférence, et surtout a 'amour de Dieu pour eux. Cest
la raison pour laquelle ce rappel est suivi par I’énonciation d'une
sentence divine les condamnant a la banalité parmi les hommes :
« Vous étes plutot des hommes parmi ceux qu’ll a créés » car ils
seront sanctionnés, comme les autres, selon leurs actions, I'équi-
té de Dieu étant exprimée par le champ lexical de la volonté : « Il
pardonne a qui Il veut et chatie qui Il veut ». Cette équité émane
de Celui qui a la propriété des univers : « A Dieu appartiennent les
cieux et la terre et ce qu’il y a entre eux ». Et le verset de se termi-
ner par un rappel de la vie derniére exprimée en terme de devenir :
« Vers Lui sera le devenir ».

Cette attribution d’une gloire non méritée n’est pas propre aux
juifs et aux chrétiens, elle est aussi celle de la majorité des musul-
mans d’aujourd’hui qui donnent au verset de la sourate La Famille
de ‘Imran une interprétation oublieuse des lois sanctionnant le sort
des peuples : « Vous étes la meilleure communauté que ’on ait fait
sortir pour les hommes : vous ordonnez le Convenable, vous pros-
crivez le Blamable et vous croyez en Dieu. Si les Gens du Livre
avaient cru, cela aurait été meilleur pour eux. Il y a des croyants
parmi eux, mais la plupart sont des pervers »", car ils s’en tiennent
a la premiére phrase assurant leur préférence : « Vous étes la meil-
leure communauté que 'on ait fait sortir pour les hommes » et ne
poursuivent pas la lecture du verset qui énonce les trois conditions
pratiques de cette préférence: « vous ordonnez le Convenable et
proscrivez le Blamable et vous croyez en Dieu ». C’est la raison pour
laquelle le verset se termine par la réfutation de la préférence des
Gens du Livre, a cause de leur absence de croyance et de bonnes ac-
tions. Une telle absence est d’autant plus vraie que la plupart parmi
eux sont qualifiés de « pervers » : « Si les Gens du Livre avaient cru,

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 110.

D

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 270 @ 06/11/2016 19:32:48



cela aurait été meilleur pour eux. Il y a des croyants parmi eux, mais
la plupart sont des pervers. »

Le verset de la sourate La Table servie nous rappelle un verset
de la sourate La vache, qui considere de telles prétentions comme
des amani, c’est-a-des voeux mensongers et illusoires : « Ils disent :
- n’entreront au paradis que les juifs ou les chrétiens. Tels sont
leurs espoirs fallacieux ! Dis : avancez-vos preuves, si vous étes vé-
ridiques »".

Etant donné la vulnérabilité des musulmans face a la chimeére de
la préférence, le verset de la sourate Les Femmes nie que les actions
soient sanctionnées en fonction d’une soi-disant préférence, et af-
firme que la sanction repose sur I'action. C’est dans ce cadre que
les voeux des musulmans sont réfutés avant ceux des Gens du Livre :
« Cela ne dépend ni de vos veeux ni des veeux des Gens du Livre.
Qui fait un mal en sera sanctionné et il ne trouvera en dehors de
Dieu ni patron ni secours »>.

DEUXIEME CONSTANTE CORANIQUE
« J'ai lancé sur toi un amour de ma part »

Parmi ces versets, notons encore le verset de la sourate Taha qui
se distingue par I'apparition unique de mahabba ('amour tendre),
deuxiéme forme du terme d’amour Aubb, dans un contexte de
minna (faveur) accordée par Dieu au nouveau-né Moise. Bien que
Pamour tendre concerne ici les personnes qui seront chargées d’éle-
ver Moise (a commencer par sa meére et pour finir par I'épouse de
Pharaon), ce qui retient I'attention dans cette phrase: « J’ai lancé
sur toi un amour, de Ma part », c’est la fonction de complément
d’objet du verbe « lancer » que remplit le terme de mahabba (amour
tendre), puis I'assignation de la fonction de sujet de ce verbe a Dieu
(le pronom Je) dans un ton de tendresse délicate, souligné par I'ex-
pression « de ma part ». En effet, le verset ne mentionne pas dans
les coeurs de qui cet amour tendre sera lancé par Dieu, source de cet
amour.

Il faut remarquer d’autre part la contiguité de 'expression de
I'amour avec celle de faire, verbe chargé des sens de I'élévation et

1. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 111.
2. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 123.

URIOD) 3] SUBP INOWR,| 9P SUOIUSIA (9) @ UDIOD) 3 SUDP INOWY,| 3P d)DI|  F——

traite_amour_coran_francais_C6.indd 271 @ 06/11/2016 19:32:48

@»



de l’édification de Moise. Une deuxiéme fois, sont passés sous si-
lence ceux qui réaliseront ce faire car ce qui importe, c’est de sa-
voir que tout se fera sous les yeux de Dieu, en ce sens que c’est Dieu
le faisant de ce faire, qu’il s’agisse d’'un proche de Moise ou d’'un
ennemi. Lisons ce verset dans le contexte de la premiére faveur de
Dieu qualifiée d’autre, alors qu’elle est la premiére, car si la faveur
de la Révélation est temporairement deuxieme, il n’en demeure pas
moins qu’elle reste premieére, voire prioritaire, par ordre d’impor-
tance :

« Nous t’avons certes déja accordé une faveur autrefois, quand
nous avons révélé a ta meére ce qui a été révélé : jette-le dans
le coffret, jette-le dans le fleuve, que le fleuve le rejette sur le
bord pour que le prenne celui qui est Mon ennemi et son en-
nemi. J’ai lancé sur toi de 'amour, de Ma part, pour que tu
sois fait sous mes yeux »".

TROISIEME CONSTANTE CORANIQUE
Amour au sens de I’affection :
« Le Miséricordieux leur accordera
de I'affection ». « Certes, mon Seigneur est
Miséricordieux et Affectueux ».
« Il est Longanime, le Tout-Affectueux »

1. Lors de notre étude de la repentance et de sa relation avec la
demande du pardon de Dieu (dans la deuxieme partie de cette ency-
clopédie), nous avons souligné rapidement la particularité de I'an-
nonce pleine d’amour pour Dieu par le Prophete Houd (dans le ver-
set 9o de la sourate Houd), de 'immensité de Sa miséricorde ac-
compagnée de Son affection. C’était dans le cadre d’'une énuméra-
tion des formules de corrélation entre sa miséricorde et de son par-
don. Nous avons constaté, a la fin de ce verset, la corrélation entre
sa miséricorde et son affection. Ceci veut dire que cette derniére fait
partie intégrante de sa miséricorde, d’autant plus que ces deux at-
tributs interviennent dans un contexte d’appel lancé par Chou‘ayb
a son peuple a demander le pardon de Dieu et a se repentir & Lui :

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 20:Taha, v. 37-39.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 272 @ 06/11/2016 19:32:48



« Demandez pardon a votre Seigneur, puis repentez-vous a Lui.
Mon Seigneur est trés Miséricordieux, Tout affectueux »".

2.Ce qui retient particulierement notre attention dans les
termes parlant d’'amour dans le Coran, c’est I'absence, par exemple,
du nom d’agent du verbe de 'amour : mouhibb, comme un des
attributs les plus beaux de Dieu. En revanche, le nom d’agent du
verbe de l'affection : wadoud (tout affectueux) apparait deux fois
dans une formule d’emphase, d’abord dans un verset de la sourate
Les Constellations : le tout affectueux puis dans un verset de la
sourate Houd : trés miséricordieux. Il est accompagné de lattribut
trés miséricordieux dans le premier verset, puis du tout pardon
dans le deuxiéme. Les occurrences du verbe d’affection wadda et
son nom d’agent sont pourtant peu fréquentes par rapport a celles
du verbe aimer et de son nom d’action, 'amour Aubb. Nous ne
pouvons que conclure qu’il s’agit d’une particularité coranique.
Cette particularité d’apparition de laffection nous a amenés a
'ajouter a I'étude de I'amour.

Aprés nous étre rapidement arrétés sur la fin du verset de la
sourate Houd, nous nous arrétons a présent sur cinq versets de
la sourate Les Constellations. Ils interviennent en effet dans un
contexte de glorification de Dieu en rappelant certains de Ses
attributs, notamment Sa miséricorde et Son affection qui viennent
apres I'évocation de Sa puissance et avant celle de Sa majesté et de
Son action. Un roi puissant ne saurait jouir de tels attributs, excepté
Dieu : « Certes, la rigueur de ton Seigneur est sévere. Il est celui
qui crée et recrée. Il est Longanime (Tolérant), le tout affectueux.

Le Maitre du Trone, le Majestueux. Il fait toujours ce qu’Il veut »>.

URIOD) 3] SUBP INOWR,| 9P SUOIUSIA (9) @ UDIOD) 3 SUDP INOWY,| 3P d)DI|  F——

3. Nous devons également signaler ici un verset de la sourate
Marie dont la spécificité réside dans la faveur de I'affection accordée
par Dieu aux croyants dans les cceurs des hommes : « A ceux qui
croient et font les bonnes actions, Dieu accordera de I’affection »3.

1. Coran, sourate 11 : Houd, v. 90.
2. Coran, sourate 85 : Les Constellations, v. 12-16.
3. Coran, sourate 19 : Marie, v. 96.

traite_amour_coran_francais_C6.indd 273 @ 06/11/2016 19:32:48

@»



QUATRIEME CONSTANTE CORANIQUE
Ne pas aimer est synonyme de ne pas croire:
« Il (Abraham) dit: - je n"aime pas ceux qui
disparaissent »

Parmi ces versets, notons également un verset de la sourate Les
Troupeaux dans lequel Abraham réfute son amour pour une di-
vinité qui s'estompe. L’absence d’amour signifie ici I'absence de
croyance, au sens de certitude. Clest la que réside la spécificité du
verset, a savoir que aimer signifie croire, aux formes affirmative et
négative :

Je n’aime pas = je ne crois pas.

Lisons a cet effet deux versets de la sourate Les Troupeaux par
lesquels commence le récit de I'obtention par Abraham de la certi-
tude yaqin en sa Foi dans un dieu unique, tout en dénongant solen-
nellement I’Association (le polythéisme) de son peuple : « Ainsi fai-
sions-nous voir a Abraham le royaume des cieux et de la terre, afin
qu’il ait la certitude. Quand la nuit ’eut enveloppé de son obscuri-
té, il vit un astre. Quand ce dernier se coucha, il dit : je n’aime pas
ceux qui se couchent »".

Le contexte du récit est celui d’'une démonstration par Dieu (dé-
monstration signifiant ici instruction pratique) visant a faire parve-
nir ce jeune Abraham, refusant I'association, a la certitude de I'uni-
cité de Dieu. Le premier résultat de cette démonstration divine fut
la vue d’un astre adoré par son peuple pour sa spécificité de paraitre
le premier apres le coucher du soleil, ainsi que pour sa forte lumino-
sité par rapport aux autres astres au ciel a la premiére tombée de la
nuit. Ainsi déclare-t-il cet astre comme son Seigneur, mais il ne tar-
dera pas a lui Oter ce caractére divin quand il le vit disparaitre. I dé-
clare alors ne pas aimer des divinités qui disparaissent et ne peuvent
rester présentes : « Quand ce dernier se coucha, il dit : je n’aime pas
ceux qui se couchent ».

Ce qui caractérise ce contexte d’absence, C’est son apparition
comme antonyme de la « vue », c’est-a-dire de la vision des choses.
En effet, la proposition « quand il vit un astre » comporte un élé-
ment absent que I'on a passé sous silence, parce qu’il est connu,

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 75-76.

74

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 274 @ 06/11/2016 19:32:48



a savoir « paraitre », C’est la raison pour laquelle la proposition :
« Quand ce dernier se coucha » comporte un autre élément absent
que 'on a passé sous silence, a savoir I'interruption de la vue de cet
astre qu’exprime le verbe se coucher.

Ainsi 'absence devient-elle la cause de la négation de 'amour
d’Abraham non pour lastre, en tant que tel, mais pour une divini-
té qui se présente et s’absente d’une présence et d'une absence signi-
fiant son incapacité a se décider d’elle-méme, comment pourrait-
elle donc décider du sort de ses serviteurs parmi les hommes ?

L’étymon de cette disparition physique, celle des astres lumi-
neux, comme le dit ar-Raghib, a été défini par d’autres linguistes, en
rapportant les propos de al-Layth, comme étant la pénétration du
sperme en plein utérus: » Si le sperme pénétre en plein utérus, on
dit afala (disparait), et on dit pour la femme enceinte : dfil (enceinte
en un sens figurant la disparition »".

D’aucuns veulent s’arréter sur le sens littéral de cette déclaration
d’Abraham, a savoir ne pas vouloir adorer des astres. Mais 'unifica-
tion de Dieu se limite-t-elle a la seule négation du culte des pierres,
des arbres et des hommes ? Nest-elle pas plutdt celle de l'amour
pour un dieu vivant qui ne mourra pas, comme l'affirme un verset
de la sourate La Différenciation : « Et remets-t’en au Vivant qui ne
saurait mourir. Proclame Sa gloire en usant de Sa louange. Il suffit
bien que ton Seigneur soit informé des péchés de Ses serviteurs »>.

Dieu n’est pas seulement Vivant, mais il est également Subsistant
gérant les cieux et la terre. C’est ce que confirment plusieurs ver-
sets qualifiant Dieu de vivant et de subsistant, notamment le célébre
verset du Trone en téte de quoi figurent ces deux attributs : « Dieu,
il n’y a de dieu que Lui, le Vivant, le Subsistant »3, et le deuxiéme
verset de la sourate La Famille de ‘Imran : « Dieu, il n’y a de dieu
que Lui, le Vivant, le Subsistant »*.

Ces deux attributs de Dieu, sa vie et sa subsistance, exigent sa
présence permanente, de facon a ne rien laisser échapper a son ob-
servation : « Quelle que soit I’affaire qui vous occupe, quel que soit
le passage de Coran que vous récitiez la concernant, vous n’accom-

Taj al-a‘arous, t. 1, 6841.

Coran, sourate 25 : La Différenciation, v. 58.
Coran, sourate 2 : La Vache, v. 255.

Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 2.

PwNR

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 275 @ 06/11/2016

0) @ UDIOD) 3] SUDP INOWY,| 3P d1DI| — F——e

URIOD) 3] SUBP INOWR,| 9P SUOUSA (

19:32:48

@»



plissez aucune ceuvre dont Nous ne soyons témoin, lorsque vous
Ientreprenez. Rien, pas méme le poids d’'un atome sur la terre et
dans le ciel, n’échappera a votre Seigneur ; rien, fat-il plus grand
ou plus petit, qui ne soit consigné dans un livre explicite »".

C’est la raison pour laquelle, le Coran nie, dans la sourate Les
Croyants, I'insouciance de Dieu qui est 'antonyme de sa présence :
« Nous avons créé au-dessus de vous sept cieux et Nous n’avons
pas été insouciant de la création »*, notamment dans une fin
de versets répétée neuf fois dans le Coran, selon les formules sui-
vantes : « Dieu n’est pas insouciant de ce que vous faites »3. « Ton
Seigneur n’est pas insouciant de ce que vous faites »*. « Dieu n’est
pas insouciant de ce qu’ils font »*. « Ton Seigneur n’est pas insou-
ciant de ce qu’ils font »°.

Pour comprendre la raison de la négation de 'amour pour ceux
qui disparaissent, nous constatons dans deux versets de la sourate
Les Abeilles une dénonciation du culte des divinités qui sont créées
et ne sauraient créer, qui sont des morts et non des vivants et qui ne
savent pas quand ils seront ressuscités : « Ceux qu’ils implorent, en
dehors de Dieu, ne créent rien et ils sont créés. Ils sont des morts
et non des vivants et ils ne savent pas quand ils seront ressusci-
tés »7.

Le verset de la sourate Al-Ahqaf ajoute a cette faiblesse des pré-
tendues divinités deux défauts: leur incapacité a exaucer les de-
mandes de leurs adorateurs et leur insensibilité face a ces de-
mandes : « Qui est encore plus égaré que ceux qui implorent, en
dehors de Dieu, ceux qui ne les exaucent pas jusqu’au jour de la ré-
surrection. Ils sont, de leur imploration, insouciants ».

Ces versets et d’autres versets encore touchent a d’autres
contextes de dénonciation du polythéisme que 'on ne pourrait trai-

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

ter ici.

1. Coran, sourate 10:Jonas, v. 61.

2. Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 17.

3. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 74, 85, 140, 149 ; Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imréan,
V. 99.

4. Coran, sourate 11 : Houd, v. 123 ; et Coran, sourate 27 : Les Fourmis, v. 93.

5. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 144.

6. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 132.

7. Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 20-21.

8. Coran, sourate 46 : Al-Ahqgaf, v. 5.

7o

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 276 @ 06/11/2016 19:32:49



W W W

)
)

Pour finir, rendons hommage a celui & qui revient le mérite
d’avoir mis en valeur la fin du verset 76 de la sourate Les Troupeaux :
« Lorsque la nuit eut enveloppé de son obscurité, il vit une étoile
et exclama : - voici mon Seigneur ! Mais quand elle eut disparu,
il se rétracta: - je n’aime pas ce qui est évanescent »*. Ce mérite
revient a ’homme croyant Muhammad Iqbél qui, dans un poeme,
nous a dit d’Abraham « celui qui fuit I'évanescent »* :

C’est lui 'ami de Dieu qui a montré le chemin aux prophétes,
lui le premier & délaisser 'évanescent.

Bien s, si on considére que les prophétes ont été les premiers
a avoir aimé Dieu et les gens, et que plus on s’approche d’eux, plus
on s’approche de 'amour et vice-versa, il faut alors que 'on com-
prenne, nous, les descendants d’Abraham, le message éternel qu’il
nous a transmis et en particulier sa déclaration sur son rejet de ce
qui est évanescent. Certains pourraient restreindre le sens de cette
déclaration au domaine limité de 'adoration des étoiles, mais la
croyance en un Dieu unique peut-elle étre limitée au rejet de 'ado-
ration des pierres, des arbres ou des humains ? Ne s’agit-il pas plu-
tot de I'adoration de I'Eternel Vivant, de 'Omniprésent qui ne dis-
parait jamais, de I'Observateur, de nous Garant et Protecteur, un
Dieu qui mérite tout notre amour et toute notre adoration ?

Vraiment, vaut-il mieux choisir d’adorer le Vivant, ou d’adorer
les morts qui ignorent quand ils seront ressuscités ?

Y a t-il plus grande liberté, plus grande dignité et plus grand hon-
neur que de communiquer avec Celui qui est le Premier, le Dernier,
I'’Apparent, le Caché, le Proche, 'Exauceur, le Treés-Miséricordieux,
le Tout-Affectueux ? « Lorsque la nuit Peut enveloppé de son obs-
curité, il vit une étoile et exclama: - voici mon Seigneur ! mais
quand elle eut disparu, il se rétracta : - je n’aime pas ce qui est éva-
nescent »3.

1. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 76.

2. Il s’agit du savant, philosophe, avocat et poéte pakistanais Muhammad Igbal, né le 9
novembre 1877 a Sialkot dans le Pendjab (Pakistan actuel) et mort le 21 avril 1938 a
Lahore. Voir son Diwan : Nafy az-z4t (Négation de soi).

3. Coran, sourate 6 : Les Troupeaux, v. 76.

URIOD) 3] SUBP INOWR,| 9P SUOIUSIA (9) @ UDIOD) 3 SUDP INOWY,| 3P d)DI|  F——

traite_amour_coran_francais_C6.indd 277 @ 06/11/2016 19:32:49

@»



Toutes ces questions nous invitent a travailler ensemble pour
suivre le chemin d’Abraham et a dire haut et fort : — « je n’aime pas
ce qui est évanescent ! »

Le poéte Muhammad Igbal a dit :

Et je contemple ces édifices séparés,
ou chaque peuple travaille a sa renaissance.

Mon Dieu, comment étes-vous devenus des nations différentes,
vous qui jadis ne formiez qu’une seule nation ?

N C s .
Qu’il soit le premier a disparaitre,
celui qui renie son identité, car c’est tout ce qu’il mérite.

A imiter le mode de vie des étrangers
il verra donc sa personnalité s’effacer.

CINQUIEME CONSTANTE CORANIQUE
L’amour au sens de désir ardent :
« Tu ne guideras pas celui que tu aimes »

Parmi ces versets, notons un verset de la sourate La Narration
qui a cela de particulier de voir le verbe aimer apparaitre au sens de
vive volonté™ entrant ainsi dans un nouveau contexte, celui de rap-
peler au Prophete Muhammad que sa vive volonté de faire parve-
nir son peuple a la guidance ne suffit pas a réaliser leur acceptation
de cette guidance, car celle-ci participe de Dieu et que Dieu ne gui-
dera pas celui qui ne veut pas sa guidance : « Certes, tu ne guideras
pas celui que tu aimes, mais Dieu guide qui Il veut. C’est Lui qui
connait le plus ceux qui sont les bien guidés »>.

D’ailleurs, 'on peut prouver cela par les versets suivants du Saint
Coran : « Et quiconque croit en Alldh, [Allah] guide son coeur »* ;
et Sa parole: «Puis quand ils déviérent, Alldh fit dévier leurs
coeurs »“,

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. ar-Raghib a défini le hir¢: nom d'action du verbe haricacomme étant celui « d'une vive
avidité (étymon) et d’'une vive volonté (extension)... », Moufradat alfadh al-Qurén,
p.227.

2. Coran, sourate 28 : La Narration, v. 56.

. Coran, sourate 64 : La Duperie générale, v. 11.

4. Coran, sourate 61:Le Rang, v. 5.

w

275

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 278 @ 06/11/2016 19:32:49



Notre interprétation contextuelle de 'amour au sens de hirs (vive
volonté) est une application de la régle d’intra-textualité consistant
a interpréter le Coran par le Coran. En effet, un autre verset de la
sourate Les Abeilles entre dans le méme contexte de rappel de I'im-
possibilité de la guidance de ceux qui préferent 'égarement a la gui-
dance, mais il utilise un lexique de « vive volonté » et non celui de
Pamour, « Si tu tiens a leur guidance, Dieu ne guidera pas celui fait
égarer (autrui). Ceux-ci n’auront pas de secoureurs »".

L’insistance sur une telle impossibilité, liée ici a la guidance, de-
vient générale dans un verset de la sourate Joseph qui déclare la mé-
créance de la plupart des hommes, en dépit de la vive volonté du
Prophéte de les voir croire : « La plupart des hommes ne sont pas,
méme si tuy tiens, des croyants »>.

Il est évident pour tout lecteur du Coran que l'amour du
Propheéte, voire sa vive volonté de guider son peuple, est exprimée
dans bon nombre de versets et dans des registres trop variés pour
étre étudiés ici.

Enfin : je m’étonnais encore et toujours, lorsque je rencontrais
dans ma jeunesse lors de mon travail de prédication une altération
de la lecture du Coran tres répandue dans les années cinquante et
soixante et je souhaite que cette erreur soit corrigée ; il s’agit d’'une
lecture erronée du verset qui change la négation car tu ne guides
pas, en défense ne guide pas!. L’ignorance de ceux qui lisent ainsi
est bien évidente, car ils veulent dire avec un fatalisme décourageant
qu’il est inutile de faire de la prédication, puisque Dieu nous a
interdit de guider les gens. Je dis : - comment cette lecture du Coran
sest-elle répandue parmi les gens du commun qui lisent le Coran
sans grand discernement ? Est-ce parce que 'homme a mis a I'arrét
sa mission en rejetant la responsabilité de guider les gens sur le
Coran cette fois ?

@»

URIOD) 3] SUBP INOWR,| 9P SUOIUSIA (9) @ UDIOD) 3 SUDP INOWY,| 3P d)DI|  F——

1. Coran, sourate 16 : Les Abeilles, v. 37.
2. Coran, sourate 12 : Joseph, v. 103.

275

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 279 @ 06/11/2016 19:32:49 ‘



SIXIEME CONSTANTE CORANIQUE
Aimer au sens de préférer:
« Seigneur ! La prison m’est préférable
a ce a quoi elles me convient ».
« Quand ceux-ci dirent : “Joseph et son frere
sont plus aimés de notre pére que nous, alors
que nous sommes un groupe bien fort” »

Parmi ces versets, notons celui de la sourate Joseph qui a de par-
ticulier de voir Joseph préférer la prison a la débauche, la prison dé-
notant implicitement ici la préservation de la vertu, alors que la dé-
bauche dénote implicitement la liberté : « Il dit : Seigneur, la prison
m’est plus aimable que ce a quoi elles me convient. Si tu n’éloignes
pas de moi leur artifice, je leur céderai et deviendrai parmi les Sans
Loi»".

Ce bon exemple de pureté de la part d’'un jeune homme nous
rappelle un autre bon exemple de pureté parmi les femmes, incar-
né par Marie a qui Dieu rend un hommage particulier en évoquant
deux fois sa chasteté en téte des vertus qui sont les siennes :

« Et celle qui a préservé sa chasteté, de sorte que nous insuf-
flames en elle notre esprit et nous fimes d’elle et de son fils un
Signe pour le monde »>.

« Et Marie, fille de ‘Imrén, qui a préservé sa chasteté et a la-
quelle nous insufflimes de Notre Esprit. Elle a cru dans les
paroles de son Seigneur et dans ses livres et elle fut parmi les
pieuses »3.

La préférence de la chasteté est liée a d’autres vertus qui font par-
tie de la morale des élus de Dieu parmi les purs. Cest la une vaste
étude qui ne saurait étre engagée ici.

En revanche, dans la sourate Youssuf: « Lorsqu’ils se dirent : -
Youssuf et son frére* sont plus aimés de notre pére que nous, alors
que nous sommes toute une bande ? »* ; ce verset nous rappelle

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

. Coran, sourate 12 : Joseph, v. 33.
. Coran, sourate 21 : Les Prophétes, v. 91.
. Coran, sourate 66 : La Prohibition, v. 12.
. Joseph et son frére : son frére germain qui s'appelle Benyamin, Benjamin.
. Coran, sourate 12 : Joseph, v. 8.

vi bW N

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 280 @ 06/11/2016 19:32:49



les freres de Youssuf et leur complot contre lui, quand ils ont juré
que leur pere Jacob (Ya‘qoub) leur préférait Youssuf et son frere,
alors qu’eux-mémes formaient une bande plus avantageuse dans la
vie quotidienne pour le pére. Ils auraient di étre les premiers a les
aimer et a les préférer, mais ils ignoraient quelle était la place de leur
pere chez Dieu et a quel point leur frere était un élu de Dieu.

SEPTIEME CONSTANTE CORANIQUE
L’amour et la détestation
« Dieu vous a fait aimer la Foi [...]
Et vous a fait détester la mécréance,
la perversité et la désobéissance »

« Et sachez que le Messager d’Allah est parmi vous. S’il vous
obéissait dans maintes affaires, vous seriez en difficultés. Mais
Allah vous a fait aimer la Foi et I’a embellie dans vos cceurs et
vous a fait détester la mécréance, la perversité et la désobéis-
sance. Ceux-la sont les bien dirigés »".

@»

Nous disons et nous répétons : définir une chose, c’est donner
son essence. Et C’est ce que nous avons cherché a faire tout au long
de cette encyclopédie de 'amour. Nous avons pu ainsi établir que
Iamour du Trés-Haut, c’est 'amour des vertus, tandis que I'ab-
sence d’amour du Trés-Haut, c’est 'amour des vices. Mais ce verset
de la sourate Les Chambres évoque plusieurs des particularités de
Pamour, dont certaines que nous avons déja étudiées. Parmi elles,
il y a I'idée selon laquelle Dieu est responsable de diriger les coeurs
des fideles vers la bonne-guidance, ce qui est exprimé par les verbes
faire aimer et faire détester.

En effet, quant au faire aimer, c’est-a-dire faire aimer ce que doit
aimer le croyant, le Tout-Puissant I’a spécifié comme étant la Foi, en
ce sens que la Foi réunit toutes les vertus mentionnées dans la deu-
xiéme partie de I'encyclopédie. D’ailleurs, Il nous a enjoint a aimer
tout ce qui en découle : a savoir graver cette Foi dans les cceurs, au-
trement dit rendre belle la Foi dans les cceurs. Il faut reconnaitre
que cette expression wa-zayanahu a troublé plus d’'un exégete et
traducteur, car il s’agit d'une occurrence au sens positif rare de I'ex-

URIOD) 3] SUBP INOWR,| 9P SUOIUSIA (9) @ UDIOD) 3 SUDP INOWY,| 3P d)DI|  F——

1. Coran, sourate 49 : Les Appartements, v. 7.

2o

traite_amour_coran_francais_C6.indd 281 @ 06/11/2016 19:32:49 ‘



pression at-tazyin (rendre beau/belle) dans le Coran, 9 fois seule-
ment sur 43, I'action at-tazyyin rendre beau/belle avec le substan-
tif az-zyna. Que signifie donc ce mot embellir quand il est employé
dans ce contexte du faire aimer? Cest une question qui mérite
d’étre posée.

Quant a la deuxieme question, elle a trait a la structure de la
phrase du verset contenant cette dualité : faire aimer et faire détes-
ter. En effet, atteindre la bonne-guidance signifie alors satisfaire aux
deux contenus faire aimer et faire détester. On retrouve a travers
cette dualité un face a face entre la Foi qui est I'essence des vertus
et 'incrédulité qui est I'essence des vices. La sourate Les Chambres
trouve-t-elle sa spécificité dans la réunion de ces deux essences, le
faire aimer et le faire détester ?

Troisiéme et derniére question : la mention de la perversité et de
la désobéissance a-t-elle induite par I'allusion aux difficultés dont
nous a avertis le verset ? Ce sont des questions auxquelles nous
avons répondu dans les développements précédents.

A. - « Mais leur départ répugna a Allah »

Le verbe aimer revient a 24 reprises dans le Coran sous sa forme
négative, alors que le verbe détester (ou répugner), ayant pour sujet
Dieu, n’apparait qu’une fois. Il se trouve qu’il s’agit de la répugnance
de Dieu pour la participation des hypocrites au djihdd, en 'occur-
rence Dieu déteste une de leurs mauvaises actions. Autrement dit,
cela atteste de I'absence au sein du Coran de toute énonciation de
la haine de Dieu pour les hommes, quels qu’ils soient. Dieu dit:
« Et ¢’ils avaient voulu partir (au combat), ils auraient fait des
préparatifs. Mais Dieu détestait I'idée qu’ils y prennent part ; II
les a rendus paresseux. Et il leur fut dit: - “Restez avec ceux qui
restent” »2.

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

B. - L’aversion chez Dieu

Cela étant affirmé, que signifie alors dans ce cas, la grande aver-
sion de la mécréance chez Dieu ? En effet, a trois reprises sur les

1. Ceux qui restent: femmes, enfants, vieillards, malades, etc.
2. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 46.

202

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 282 @ 06/11/2016 19:32:49



cinq occurrences de ce mot, il est question de I'aversion chez Dieu
de la mécréance des incroyants.

Chez Dieu signifie ici, selon le savant ar-Raghib, selon le juge-
ment de Dieu.

C. - Les occurrences de l'aversion chez Dieu

1. Daversion mgqat est présente une fois dans le verset interdi-
sant d’épouser les femmes des péres. Le mot apparait sans le vocable
‘inda (chez), apreés turpitude et avant mauvaise conduite. On le tra-
duit ici par abomination, ou sujet d’aversion. Il s’agit donc de noms
indéfinis.

« Et n’épousez pas les femmes que vos péres ont épousées, ex-
ception faite pour le passé. C’est une turpitude, une abomina-
tion (ou un sujet d’aversion)’, et quelle mauvaise conduite ! »*

2. Le mot aversion magqt apparait lors d’'une comparaison entre
I'aversion de Dieu et I'aversion des mécréants pour eux-mémes,
pour dire que celle de Dieu est plus grande encore que celle des
mécréants ; la signification précise du magqt dans ce contexte, c’est
donc le choix des mécréants, apreés avoir été rappelé a la Foi, de pré-
férer la mécréance kufr.

@»

« A ceux qui n’auront pas cru, on proclamera: - ’aversion
d’Allah [envers vous], lorsque vous étiez appelés a la Foi et
que vous persistiez dans la mécréance, est plus grande que
votre aversion présente envers vous-mémes »>,

Nous remarquons qu’a la base, 'aversion de Dieu ne vise pas
les incroyants eux-mémes mais plutot leur mécréance. L’aversion a
pour sens ici 'absence de satisfaction de Dieu, sa désapprobation,
au sujet de la mécréance de ses serviteurs ; Il a ainsi déclaré dans un
verset de la sourate Les Groupes son dégofit (sa non-satisfaction) de

a mécréance et du po éisme, et son goUt (sa satisfaction) pour la

1 t du polyth t t tisfact 1
. 1 1 s . s

gratitude, a 'opposé de I'ingratitude de la mécréance :

URIOD) 3] SUBP INOWR,| 9P SUOIUSIA (9) @ UDIOD) 3 SUDP INOWY,| 3P d)DI|  F——

1. Aversion : cette conduite est un affront du fils a I'égard de son pere qui engendre la
colére d'Allah.

2. Coran, sourate 4 : Les Femmes, v. 22.

3. Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 10.

253

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 283 @ 06/11/2016 19:32:49 ‘



« Si vous ne croyez pas, Allah se passe largement de vous. De
Ses serviteurs Il n’agrée pas la mécréance. Mais si vous étes
reconnaissants, Il agrée pour vous. Nul pécheur ne porte-
ra les péchés d’autrui. Ensuite, vers votre Seigneur sera votre
retour : Il vous informera alors de ce que vous faisiez, car Il
connait parfaitement le contenu des poitrines »".

3. Les trois autres occurrences du mot aversion maqt sont tou-
jours accompagnées de la préposition chez ‘inda, et du nom de Dieu
dans deux cas.

a) Le mot aversion apparait une fois au sujet des arrogants et
des tyrans qui polémiquent sur le sens des versets de Dieu sans rien
en savoir, et que I'arrogance et la tyrannie ne sont que des maladies
dont les symptomes et I'issue ne se manifestent que par un sceau qui
ferme le cceur.

« Ceux qui discutent les versets d’Allah sans qu’aucune preuve
ne leur soit venue, sont tenus en grande aversion chez Dieu et
aupres de ceux qui croient. Ainsi Dieu scelle-t-1Il le coeur de
tout tyran orgueilleux »2.

b) La deuxiéme fois, c’est au sujet du croyant dont les actes
contredisent les paroles ; Dieu en éprouve de I’aversion, non pas
pour les individus eux-mémes, mais pour leurs mauvaises ac-
tions ; cette dénonciation intervient dans deux versets différents qui
ont la méme interprétation :

« O vous qui avez cru! Pourquoi dites-vous ce que vous ne
faites pas ? »3

« Cest un grand sujet d’aversion aupres d’Allah que de dire ce
que vous ne faites pas »*.

c) La préposition chez ‘inda apparait aussi une fois introduisant
le mot Seigneur :

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

« Ceest Lui qui a fait de vous Ses lieutenants sur terre. Les mé-
créants supporteront le poids de leur mécréance et les renie-
ments des mécréants ne feront qu’accroitre ’aversion de leur

. Coran, sourate 39 : Les Groupes, v. 7.
. Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 35.
. Coran, sourate 61:LeRang, v. 2
. Coran, sourate 61:Le Rang, v. 3

H W N A

204

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 284 @ 06/11/2016 19:32:49



Seigneur. Leurs reniements ne feront qu’accélérer leur perdi-
tion »".
Trouvez-vous finalement que Ar-Raghib avait raison de définir
I'expression chez Dieu par selon le jugement de Dieu ?

D. - L’hostilité et la haine

Mais Ar-Raghib a aussi défini 'aversion comme une haine pro-
fonde, avez-vous vu dans une des occurrences peu nombreuses de
ce mot dans le Coran quelque chose qui confirme que Dieu hait ?

Non, la preuve, cC’est que les cinq occurrences du mot haine,
dont quatre suivent le mot hostilité, sont adressées au Diable et aux
non-croyants (les hypocrites).

a) Observons comment le mot haine apparait tout seul dans la
sourate La Famille de ‘Imran ot il est attribué aux hypocrites.

« O les croyants, ne prenez pas de confidents en dehors de
vous-mémes : ils ne failliront pas a vous bouleverser. Ils sou-
haiteraient que vous soyez en difficulté. La haine certes s’est
manifestée par leurs bouches, mais ce que leurs poitrines
cachent est encore plus énorme. Voila que Nous vous expo-
sons les signes. Si vous pouviez raisonner » !*

@»

b) Nous observons également que le mot haine n’était qu'une
punition de Dieu aux chrétiens lorsqu’ils ont oublié¢ une partie de
leur promesse.

« Et de ceux qui disent: « Nous sommes chrétiens », Nous
avions pris un engagement. Mais ils ont oublié une partie
de ce qui leur a été rappelé. Nous avons donc suscité entre
eux 'hostilité et la haine jusqu’au Jour de la Résurrection. Et
Allah les informera de ce qu’ils faisaient »3.

URIOD) 3] SUBP INOWR,| 9P SUOIUSIA (9) @ UDIOD) 3 SUDP INOWY,| 3P d)DI|  F——

c) Et comment est-t-elle apparue comme une punition de Dieu
aux gens du Livre lorsqu’ils sement I'injustice et la corruption par
leur mécréance en déclarant la guerre aux gens pacifistes ?

« Il distribue Ses dons comme Il veut. Et certes, ce qui a été
descendu vers toi de la part de ton Seigneur va faire beau-

1. Coran, sourate 35 : Le Créateur, v. 39
2. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 118.
3. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 14.

2o

traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 285 @ 06/11/2016 19:32:49 ‘



coup croitre parmi eux la rébellion et la mécréance. Nous
avons jeté parmi eux 'inimité et la haine jusqu’au Jour de la
Résurrection. Toutes les fois qu’ils allument un feu pour la
guerre, Allah I’éteint. Et ils s’efforcent de semer le désordre sur
la terre, alors qu’Allah n’aime pas les semeurs de désordre »".

d) Le mot hostilité apparait aussi dans la sourate la table servie
pour dénoncer le vin et les jeux de hasard qui sont utilisés par le
diable pour tromper les croyants et les détourner de la priere et de
I'invocation de Dieu.

« Le Diable ne veut que jeter parmi vous, a travers le vin et les
jeux de hasard 'hostilité et la haine, et vous empécher d’invo-
quer Allah et de prier. Allez-vous donc y mettre fin ? »*

e) Une seule fois, le terme hostilité apparait dans un contexte
positif dans la sourate L’éprouvée, pour établir une distinction entre
les associateurs et Abraham et ses compagnons qui étaient un bon
exemple a suivre :

« Certes, vous avez eu un bon exemple [a suivre] en Abraham
et en ceux qui étaient avec lui, quand ils dirent a leur peuple :
« Nous vous désavouons, vous et ce que vous adorez en dehors
d’Allah. Nous vous renions. Entre vous et nous, ’hostilité et
la haine sont a jamais déclarées jusqu’a ce que vous croyiez en
Allah, seul »3.

Nous pouvons en conclure que nous ne devons jamais attribuer
la haine ou l'hostilité a Dieu Le trés Haut.

E. - La haine et la contrainte

Mettons cette affirmation a I'épreuve encore davantage, et étu-
dions les occurrences de la haine dans le Coran : nous trouverons
qu’elle apparait dans des contextes généraux.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 64.
2. Coran, sourate 5 : La Table servie, v. 91.
3. Coran, sourate 60: L’Eprouvée, V. 4.

20

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 286 @ 06/11/2016 19:32:49



1) Le contexte « cosmique »

Le mot contrainte intervient a propos de la création et du mou-
vement des univers, surtout le ciel et la terre qui obéissent a leurs
lois selon la logique du Coran et selon I'ordre de Dieu.

Le ciel et la terre doivent obéir a 'ordre de Dieu de venir a lui,
bon gré, mal gré, c’est-a-dire littéralement : par obéissance ou par
contrainte, alors ils choisissent de venir de leur plein gré.

« 11 S’est ensuite établi au ciel qui était alors fumée et lui dit,
ainsi qu’a la terre: - “Venez tous deux, bon gré, mal gré”.
Tous deux dirent : - “Nous venons de notre plein gré” »".

Il n’existe pas d’objets inanimés, tout est vivant sous différentes
formes et toute chose pratique I'islam :

« Désirent-ils une autre religion que celle d’Allah, alors que
se soumet a Lui, bon gré, mal gré, tout ce qui existe dans les
cieux et sur la terre, et que C’est vers Lui qu’ils seront rame-
nés ? »*

Tout ce qui est entre le ciel et la terre se prosterne :

« Et Cest a Allah que se prosternent, bon gré mal gré, tous
ceux qui sont dans les cieux et sur la terre, ainsi que leurs
ombres, au début et a la fin de la journée »3.

@»

2) Contexte religieux

Il s’agit de la tolérance en matiére de Foi religieuse.

Si tel est le cas des objets inanimés et des étres vivants, ce I'est a
fortiori pour la religion qui est propre a I'étre humain : elle ne peut
se baser sur la contrainte (ou la haine).

« Nulle contrainte en religion ! Car le bon chemin s’est distin-
gué de I’égarement. Donc, quiconque renie les faux dieux et
croit en Allah se saisit de la corde la plus solide qui soit, qui ne
peut se briser. Et Dieu entend et sait tout »*.

URIOD) 3] SUBP INOWR,| 9P SUOIUSIA (9) @ UDIOD) 3 SUDP INOWY,| 3P d)DI|  F——

1. Coran, sourate 41 : Ont été détaillés, v. 11.

2. Coran, sourate 3 : La Famille de ‘Imran, v. 83.

3. Coran, sourate 13: Le Tonnerre, v. 15. Il est recommandé de se prosterner apres la
lecture de ce verset.

4. Coran, sourate 2 : La Vache, v. 256.

2o

traite_amour_coran_francais_C6.indd 287 @ 06/11/2016 19:32:50 ‘



Dans ce contexte général, le Coran reproche au propheéte qui
aime les gens de vouloir les obliger a croire en Dieu.
« Si ton Seigneur 'avait voulu, tous ceux qui sont sur la terre
auraient cru. Est-ce a toi de contraindre les gens a devenir
croyants ¢ »”
Tel était le cas de Noé :
«I1dit : - O mon peuple ! Que vous en semble ? Si je me confor-
mais a une preuve de mon Seigneur, si une Miséricorde, (pro-
phétie) échappant a vos yeux, était venue a moi de Sa part,
devrais-je vous contraindre (a 'accepter) alors que cela vous
répugne ? »*
Voila le deuxiéme contexte général qui, a travers ses versets,
nous apprend que Dieu n’admet ni la haine ni la contrainte.

F. - « Et ce a quoi que tu [Pharaon] nous a contraint
comme magie »

3) Contexte de Pharaon

Le troisieme contexte général évoque la situation des incroyants
de tous temps et en tous lieux, et surtout celle des notables parmi
eux qui utilisent la contrainte en toute chose, et en autres, qui dé-
tournent les gens de la religion. Nous citons ici un verset de la sou-
rate Taha, qui nous offre une information importante selon laquelle
la magie faite par les magiciens n’était pas une initiative des ma-
giciens eux-mémes mais elle était a la demande de leurs maitres,
comme le confirment les magiciens de Pharaon.

«“[...] Nous croyons en notre Seigneur, afin qu’Il nous par-

donne nos fautes comme la magie a laquelle tu nous as
contraints”. Et Allah est meilleur et éternel »>.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Coran, sourate 10 : Jonas, v. 99.
2. Coran, sourate 11 : Houd, v. 28.
3. Coran, sourate 20:Taha, v.73.

288

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 288 @ 06/11/2016 19:32:50



G. - En dépit de la répulsion qu’en avaient
les criminels / les mécréants / les associateurs

4) Contexte de Dieu le Trés-Haut

1. Dieu utilise la contrainte pour faire triompher la vérité et
pour réfuter les mensonges. Le verbe hair apparait deux fois dans le
Coran souvent a la fin des versets en lien avec la volonté de Dieu qui
confirme le triomphe de la vérité malgré le refus et la haine des cri-
minels.

« Afin qu’ll fasse triompher la vérité et anéantir le faux, en
dépit de la répulsion (la haine) qu’en avaient les criminels »".

« Et par Ses paroles, Allah fera triompher la Vérité, quelque
répulsion qu’en aient les criminels »>.

2. Deux autres occurrences lorsque Dieu parachevait sa lumiére
en dépit 'aversion des mécréants :
«Ils veulent éteindre avec leurs bouches la lumiére d’Allah,
alors qu’Allah ne veut que parachever Sa lumiére, quelque ré-
pulsion qu’en aient les mécréants »3.

@»

«Ils veulent éteindre de leurs bouches la lumiére d’Allah,
alors qu’Allah parachévera Sa lumiére en dépit de ’aversion
des mécréants »*.

3.Deux occurrences également, lorsque Dieu a envoyé
Muhammad avec la guidance et la Religion de Vérité en dépit de
'aversion des polythéistes :
« C’est Lui qui a envoyé Son messager avec la guidance et la
Religion de Vérité, pour la placer au-dessus de toute autre re-
ligion, en dépit de 'aversion des polythéistes »*.

URIOD) 3] SUBP INOWR,| 9P SUOIUSIA (9) @ UDIOD) 3 SUDP INOWY,| 3P d)DI|  F——

. Coran, sourate 8 : Le Butin, v. 8.
. Coran, sourate 10:Jonas, v. 82.
. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 32.
. Coran, sourate 61: Le Rang, v. 8.
. Coran, sourate 9 : Le Repentir, v. 33.

i & W N2

205

traite_amour_coran_francais_C6.indd 289 @ 06/11/2016 19:32:50 ‘



« Clest Lui qui a envoyé Son messager avec la guidance et la
Religion de Vérité, pour la placer au-dessus de toute autre re-
ligion, en dépit de 'aversion des polythéistes »".

4. Une seule occurrence, lorsque Dieu appelle les gens a étre fi-
deéles dans leur adoration a Lui Seul, en dépit de I'aversion des mé-
créants.

«Invoquez Allah donc, en Lui vouant un culte exclusif,
quelque répulsion qu’en aient les mécréants »>.

F. - « Et la plupart dédaigne la vérité » ... « lls ont
de la répulsion pour la révélation d’Allah »
... «lls ont de la répulsion pour Son agrément »

D’autres versets coraniques confirment la réaction des mécréants
envers tous les prophetes :

1. La haine des mécréants pour la vérité apportée par les pro-
phétes de Dieu et que Muhammad l'a révélée.

« Ou diront-ils : —“Il est fou ?” Au contraire, c’est la vérité

qu’il leur a apportée. Et la plupart d’entre eux dédaignent la

veérité »3.

« Certes, Nous vous avions apporté la Vérité ; mais la plupart

d’entre vous détestait la Vérité »*.

2. Trois versets de la sourate de Muhammad se distinguent en

soulignant la haine des mécréants contre ce que Dieu a révélé.

« Clest parce qu’ils ont de la répulsion pour ce qu’Allah a fait

révélé. Il a rendu donc vaines leurs ceuvres »°.

« Clest parce qu’ils ont dit a ceux qui ont de la répulsion pour

la révélation d’Allah : “Nous allons vous obéir dans certaines

choses ». Allah cependant connait ce qu’ils cachent” »°.

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

3. Les mécréants prouvent leur haine pour la satisfaction de
Dieu en suivant ce qui provoque Son courroux.

. Coran, sourate 61:Le Rang, v. 9.
. Coran, sourate 40 : Pardonneur, v. 14.
Coran, sourate 23 : Les Croyants, v. 70.
Coran, sourate 43 : L'Ornement, v. 78.
. Coran, sourate 47 : Muhammad, v. 9.
. Coran, sourate 47 : Muhammad, v. 26.

oV h wWwN =

250

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 290 @ 06/11/2016 19:32:50



« Cela parce qu’ils ont suivi ce qui provoque le courroux de
Dieu, et qu’ils ont de la répulsion pour [ce qui attire] Son
agrément. Il a donc rendu vaines leurs ceuvres »".

Voila des exemples de la mécréance telle que le Coran nous I'a
révélée qui perdure en tous temps et en tous lieux, basée sur la haine
et la contrainte.

A partir de 13, pouvons-nous dire que ces accusations portées
par les nantis, les ignorants, les haineux, ou les ennemis de I'Islam,
affirmant que I'Islam est une religion de contrainte, refletent
la réalit¢é des musulmans? Ou bien est-ce une fagon pour les
mécréants de justifier leur propre vision des choses ? Nous pensons
que Cest la deuxiéme réponse qui est la bonne, et que c’est 1a une
vérité historique cachée, qui mériterait plus d’études, de recherches
historiques et des théses scientifiques, pour montrer a travers
Ihistoire I'injustice et les souffrances que les prophetes et leurs
compagnons ont endurées, surtout les musulmans. Peut-on encore
alors porter des accusations mensongeres selon lesquelles I'islam
est une religion de contrainte, et méme ces jours-ci I'accuser de
terrorisme ?

@»

URIOD) 3] SUBP INOWR,| 9P SUOIUSIA (9) @ UDIOD) 3 SUDP INOWY,| 3P d)DI|  F——

1. Coran, sourate 47 : Muhammad, v. 28.

o1

traite_amour_coran_francais_C6.indd 291 @ 06/11/2016 19:32:50 ‘



traite_amour_coran_francais_C6.indd 292 @ 06/11/2016 19:32:50



CONCLUSION
Approcher du plus du tiers du Coran
a travers le mot Amour

Dieu qualifie le Coran comme étant «le Livre explicite » au
début de cinq sourates mecquoises dans des contextes d’éloges faites
a ce Livre. Cette qualification intervient trois fois avec une formule
de présentation : « Voici les signes du Livre explicite »" et deux fois
avec une formule de serment : « Et par le Livre explicite ».

Ce qui attire I'attention au sujet du caractére explicite de ce
Livre, C’est cette indication réitérée dans cinq versets que tout ce
qui est dans I'univers se trouve dans « un livre explicite » dans des
contextes de réaffirmation de 'omniscience de Dieu. Nous en citons
seulement deux versets presque identiques que nous avons intégrés
dans un seul texte : « Et / il n’échappe a ton Seigneur / a Lui / ni le
poids d’un atome sur la terre et dans le ciel ni ce qui en est plus
petit et plus grand, qui ne soit dans un Livre explicite »3.

Ce caractére explicite, qui est la caractéristique commune au
Livre de Dieu dans 'univers et au Coran, souligne la grandeur de
la faveur accordée par Dieu a tout récitant, « ayant du cceur », de
pouvoir appréhender le Coran a partir des occurrences de n’im-
porte quel mot-clé coranique, exactement comme le fait un astro-
logue qui sonde I'univers a partir d’un seul point de repere. L’espace
éthique du Coran est semblable a celui des univers : une carte géné-
rale et détaillée de valeurs. Il te suffit de fixer le regard sur un point
quelconque pour pouvoir parcourir tout le ciel.

uolIsn|puo) e UDIOD) 9| SUDP INOWY/,| ap 211D1 |

1. Coran, sourate 12 : Joseph, v. 1 ; Coran, sourate 26 : Les Poétes, v. 2 ; et Coran, sourate
28:La Narration, v. 2.

2. Coran, sourate 43 : L'Ornement, v. 2 ; Coran, sourate 44 : La Fumée, v. 2.

3. Coran, sourate 10:Jonas, v. 61 ; Coran, sourate 34 : Saba, v. 3.

253

traite_amour_coran_francais_C6.indd 293 @ 06/11/2016 19:32:50 ‘



Dans cette encyclopédie condensée, partant d’un point d’ap-
pui qu’est I'apparition/acception/sens du mot amour, de ses étymo-
logies et ses dérivés, nous sommes entrés au sein d'immenses ga-
laxies de grandes valeurs coraniques, que nous avons vues et revues,
dans le Coran, 83 fois dans 74 versets, étalés sur 29 sourates, dont 48
versets apparus dans 2 sourates médinoises, et 26 versets contenus
dans 17 sourate mecquoises.

@mgeémétefpmacﬁwépmlaw“ceclezm‘,
Le 1 Ramadan 1437 | 6 juin 2076.

1 |hsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

1. Nosremerciements sont adressés avant toute chose a Dieu le Trés-Haut ; puis, a tous
ceux qui ont contribué a la sortie de cet ouvrage, notamment : mon fils Samh Alddin
Baadarani, Wassel Alrifai, Faisal Almallouhi, Louay Alkhaled, Ali Zarkan, Gérard
Guinhut et Amer Hadla.

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 294 @ 06/11/2016 19:32:50



Table des matieres

Dédicace . ... ... 9
Avant-propos . ... .. 11

Introduction :

Qu'est-cequel'amour?............... 13
A. - Définitions de 'amour chez les maitres de I'éloquence et les soufis . ... 13 -
B.—L'amourestlamour ... 14
C. - Les évocations de 'amourdansle Coran ............................. 17

PREMIERE PARTIE
Un peuple qu’ll aime et qui L'aime

INtroduction ... 21
PREMIERE CONSTANTE CORANIQUE ... .. ... .. 21
« Un peuple qu’ll aime et qui L'aime »

DEUXIEME CONSTANTE CORANIQUE. ... .. ... 24

Des semblables [a Dieu] qu’ils aiment comme ils aiment Dieu. Mais,
ceux qui croient sont les plus ardents en I'amour de Dieu

SOIQI1BUI S3P 3|CR| @ UDIOD) 3] SUDP INOLY,| 9P M|

TROISIEME CONSTANTE CORANIQUE ... .. .. ... 27
Si vous aimez Dieu, suivez-moi pour que Dieu vous aime
A —L'obéissance ... 29
B.—Lasuivance ... ... 30
C. - Le bon exemple (modéle a suivre ou copie aimiter) .................. 30 T
QUATRIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... ... ... 31
«lls aiment ceux qui ont émigré vers eux »
CINQUIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... ... .. 34
Voila que ceux-1a, vous les aimez alors qu'ils ne vous aiment pas
SIXIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... 35
Et Dieu vous fait aimer la Foi

traite_amour_coran_francais_C6.indd 295 @ 06/11/2016 19:32:50 ‘



Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

DEUXIEME PARTIE
Ceux que Dieu aime

INtroduction ...

PREMIERE CONSTANTE CORANIQUE .. ... . .
Certes, Dieu aime les pieux

DEUXIEME CONSTANTE CORANIQUE. ... .
Certes, Dieu aime les bienfaisants
A. - Les deux degrés de la bienfaisance ...

TROISIEME CONSTANTE CORANIQUE .. ... ... ...
« Et Dieu aime les patients »
A. - Corrélation entre la patience et lapiété .............. ...

B. — Corrélation entre la patience et laremisea Dieu ................... ...

C. - Corrélation forte entre croyance, piété, bienfaisance et patience ... ..

QUATRIEME CONSTANTE CORANIQUE ...

Dieu AIME les trés repentants
A. - Le repentir de Dieu en faveur de Ses serviteurs et Sa miséricorde

aleurégard .. ...
B.— Formule : Repentir et réforme seulement .............................
C. - Formule : Repentir, croyance et bonne action ..................... ...
D. - Repentance et demande du pardon ...
E.—Le Tout-Repentantetlesrepentants .................................
F.—Repentants et repentantes. .................. i

G. — Autres conditions de |'acceptation de la repentance ................ ..
H. — Repentir de Dieu en faveur de ceux qui se sont repentis a Lui parmi
les proph&tes .. ...

CINQUIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... ... ..
« [Dieu] aime les purificateurs d’eux-mémes ».
« Dieu aime les purificateurs d’eux-mémes »
A. - Purification des coeurs. .. ...
B. — Purification et témoignage d'honorabilité ...

C. - Des femmes purifiées et des feuilles purifiées..................... ...
SIXIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... ... ...

Dieu aime les s’en-remettants a Lui
A. - Similitude des formules du Garant-Répondant et de la remise a Dieu . .

‘ traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 296 @

06/11/2016 19:32:50



B. - Formules du Garant-Répondant ... 89
C. - Contiguité de la remise avec la suffisance ....................... ... 90
D. - Formules de la remise a Dieu tawakkoul ... .................. ... ... .. 91
E. - Les Prophétes et les Proches de Dieu s'en remettenta Lui ............. 92
F.— Relations de la Remise avec d'autres vertus ........................... 93
SEPTIEME CONSTANTE CORANIQUE . ... ... . ... ... 95
« Dieu aime les équitables »
A —Equité etjustice . ... ... 96
B. - Ordonnance de I'équité et de lajustice . ........................... ... 97
C. - Gouvernement et jugement par I'équité et la justice .................. 97
HUITIEME CONSTANTE CORANIQUE ... .. ... . 100

« Certes, Dieu aime ceux qui combattent en rangs ordonnés

i =
sur son chemin » S
N
TROISIEME PARTIE &
. o =
Ceux que Dieu n'aime pas 3
-
PREMIERE CONSTANTE CORANIQUE ... ... ... ................... 115 g @
Dieu naime pas les mécréants 3
A.—Lescontrairesalamécréance. . ... 121 T
A
B. - La famille de I'incrédulité (ou mécréance) ... .. 125 g
S
DEUXIEME CONSTANTE CORANIQUE. ... ... 125 Y]
« Et Dieu n'aime pas les injustes » =
A.—Lafamille de l'injustice ... oo 130 %
B. - Injustice envers soi-méme ... 135 =X
C. - Négation de l'injustice de Dieu envers les Hommes et preuve g
de l'injustice de ces derniers envers eux-mémes ......................... 136 )
D. - Cas de négation de l'injustice de Dieu envers %‘
Ses adorateurs-serviteurs - ... ... 137 v
E. — Cas de destruction des peuples injustes :
« Dieu ne veut pas de l'injustice envers les serviteurs (créatures) » ........ 137
F.— Contexte du jugement, sans injustice, des actions le Jour
de la Résurrection : « Dieu ne veut en rien l'injustice envers lesgens»..... 138
G. = Injustice au sens de privation ... 139
H. - Deux contraires a l'injustice : équité et vérité .......... ... ... .. ... 139
l. - Dénonciation et avertissement a I'encontre des injustes .............. 140

257

traite_amour_coran_francais_C6.indd 297 @ 06/11/2016 19:32:50 ‘



J.=Promesses de destruction . ... 140

K. = Promesses d'anéantissement ... 141

L. — Formule : « Les injustes n‘ont aucun soutien» ........................ 141

M. - Formule : « Dieu connait bien les injustes » ................... ... 141
TROISIEME CONSTANTE CORANIQUE ... 142
Dieu n'aime pas les agresseurs

A. - Agression / transgression, ignorance et absence de science .. ...... .. 144

B. — Agression / transgression et iniquité ... 144

C. -« Ne suivez pas les pas de Satan, il est pour vous un ennemi déclaré» 145

D.—Péché etagression ... ... 146
E.— Agression et péché dans un contexte dedémenti ................. .. 147
F.—Transgression, mécréance, dans un contexte de meurtre
des prophétes et désobéissance ... 147
G. - Transgression des limites (lois)de Dieu. ... . .. 148
H. - Les conditions d’entrée dans le combat ........................ ... .. 152
4 |. = Concernant les lois de la nourriture ... 154
@ § QUATRIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... 156
@ « Dieu n’aime pas les gaspilleurs »
5 A. - Le gaspillage, le manger et le boire, 'aspect matériel ............. ... 156
_q.; B. - Le gaspillage, I'agression et I'ignorance chez le peuple
=z duProphéte Loth .. ... ... 157
? C. - Gaspillageetmeurtre ... 158
<ZE D. - Gaspillage dans les dépenses .. ... 158
% E. - Le gaspillage, aspect éthique ... . 158
:t( F.— Destruction des gaspilleurs ... 162
OS G. - Le gaspillage et le chatimentduFeu ... 163
S
£ CINQUIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... ... 163
T « Certes, Dieu n'aime pas les traitres »
A.—Traltrise, mécréance et péché .. ... .. ... 164
B.—Traitrise danslesconflits ........... ... ... .. ... 165
C. - «Vous vous étes trahis vous-meémes » . ... 165
D.=TrahirDieu ... 166
SIXIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... .. ... 167
« Certes, Dieu n’aime pas les corrupteurs »

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 298 @ 06/11/2016 19:32:51



A. - La corruption comme antonyme de la réforme ... 169

B. — Ne sévissez pas sur la terre en corrupteurs . .......................... 170

C. - Corruption de la terre et des cieux et tout ce quis'y trouve ........... 170

D. - Corruption et effusiondusang ... 171

E.— Famille de la corruption ... 172

F.—Punition des corrupteurs ...........................................173

G. - Corruption, malédiction, détestable demeure, et chatiment.......... 174
SEPTIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... ... ... 174
« Certes, Il [Dieu] n’aime pas les orgueilleux »

A.—Dieu est le Sublime, le Grand .. ... ... 176

B.—AlLuilorgueil .. ... ..o 176

C. - Le Tout Puissant, le Tout-Vainqueur, I'Orgueilleux . ................ .. 177 -

D.—Etton Seigneurglorifie . ... 177 S

E. - L'absence d'orgueil chezles Anges . .......................... ... 178 g

F.—Lorgueil d'Iblis ... 178 =

G.—Lafamillede l'orgueil (1) ... 179 §

H.-Réalité de lorgueil .. 182 Q

l. = Orgueil, incrédulité, et mécréance ... 183 % @

J. = L'orgueil, 'oppression et le sceau de Dieu sur ceux qui g

ensontcoupables ... 183 g

K. —Famillede l'orgueil (2) ... 184 :

5.-La géhenne comme demeure pour les orgueilleux, les mécréants 4

etlesinjustes ........................................................185 >

]

HUITIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... ... ... 186 o3
« Certes, Dieu n'aime ni l'arrogant ni le fanfaron » g
NEUVIEME CONSTANTE CORANIQUE. ... ... 188 %;
« Certes, Dieu n’aime pas les réjouis » 2

A. - Laréjouissance louable .. ... ... 189 T

B.—La Réjouissance blamable ... 190

C. - Réjouissance dans la vie d'ici-bas et ses plaisirs .................... .. 191

D. — L'exultation sur la terre, féter les plaisirs sans le moindre droit ........ 192

E. - Réjouissance et vantardise des bienfaits de la vie d'ici-bas

apresunmalheur ... 192

255

traite_amour_coran_francais_C6.indd 299 @ 06/11/2016 19:32:51 ‘



DIXIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... .. ... . ... 192
« Dieu n’aime pas que I'on médise d’autrui en public, sauf si on est
victime d'injustice »
QUATRIEME PARTIE
Ce que 'Homme aime

Introduction ... ... .......................199
A. - Ce que 'hnomme aime n'est pas toujours pour son bien .............. 199
B.—«Dieusaitetvousnesavezpas». ... 201
C.— Préférence de la vie derniere a celle d'ici-bas ..................... .. 201
PREMIERE CONSTANTE CORANIQUE ... ... ... ... 203

« Mais non, vous aimez la hative (la présente) »
« Ceux-la aiment, certes, la hative »

DEUXIEME CONSTANTE CORANIQUE. ... 206
« Ceux qui aiment la vie d'ici-bas plus que la vie derniére »
« Parce qu'ils ont aimé la vie d'ici-bas plus que la (vie) derniére »

TROISIEME CONSTANTE CORANIQUE ... .. ... 207
« Mais vous préférez la vie d'ici-bas ».
« Et il (Homme) préfere la vie d'ici-bas »

A. - Les occurrences de la jouissance matd’ dans le Coran................ 208

B. - Les occurrences de ad-dounya (la Vie d'ici-bas) dans le Coran ...... .. 216
QUATRIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... ... ... . 220
« L'amour des objets de désir »

A. - Distribution des « objets de désir » dans le Coran .................... 221
CINQUIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... 230

« Et vous aimez I'argent d’'un amour débordant ». « Certes, en I'amour
du bien, il est fort ». « Oui, je me suis complu a aimer les biens
(de ce monde) au point [d’'oublier] le rappel de mon Seigneur »

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

T A. -« Certes, en l'amour du bien, il estfort» ... ... .. ... . . 231
SIXIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... .. 233
« Si vos peres, vos fils [...] vous sont plus aimés que Dieu »
A.—L'amourde la parenté etdelargent ........... ... 233
SEPTIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... ... ... 240
« Parmi les hommes, il y en est qui prennent, en dehors de Dieu,
de (pseudo) égaux qu'ils aiment comme ils aiment Dieu »

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 300 @ 06/11/2016 19:32:51



HUITIEME CONSTANTE CORANIQUE ... 243
« S'ils aiment la mécréance plus que la Foi »

A. - «La plupart des hommes ne veulent que la franc-mécréance » ... .. .. 243
NEUVIEME CONSTANTE CORANIQUE. ... ... ... 246
«lls ont aimé I'aveuglement plus que la guidance »

A. - Les occurrences de l'aveuglement dansle Coran ................... 247

B. - Fréquence de I'adjectif aveugle au singulier ... 249

C. - Récurrence de l'adjectif aveugles au pluriel ... 249
DIXIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... 250
« Mais vous n'aimez pas les conseilleurs »

ONZIEME CONSTANTE CORANIQUE ... 251

«lls aiment étre loués de ce qu'ils n'ont pas fait » 1
DOUZIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... ... . 254

« Ceux qui aiment que la turpitude se répande parmi les croyants »

A. - Laforme al-fahichah ... ... ... . . . . .. 255

B.—Laformeal-fahchd'a. . ... .. .. . . .. 256

C.—Laforme fawdhich ... . . 257

CINQUIEME PARTIE
Ce que le croyant aime

INtrodUCtion ... 261
PREMIERE CONSTANTE CORANIQUE ... ... ... . . ... ... 261
L'amour du pardon : « N'aimez-vous pas que Dieu vous pardonne ? »
DEUXIEME CONSTANTE CORANIQUE. ... ... ... ... . ... 262
Donner de I'argent aux autres en dépit de son amour
TROISIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... .. ... 263

SOIQI1BUI S3P 3|CR| @ UDIOD) 3] SUDP INOLY,| 9P M|

Offre a manger de ce que tu aimes :
« Etils donnent de la nourriture — en dépit de I'amour qu’ils en ont »

QUATRIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... 264
Dépense de ce que I'on aime : « Vous n’atteindrez la bonté vraie
des justes qu’en dépensant de ce que vous aimez »

CINQUIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... ... . 264
L'amour du triomphe : « Et une autre que vous aimez : un triomphe
de la part de Dieu et une conquéte proche »

o]

traite_amour_coran_francais_C6.indd 301 @ 06/11/2016 19:32:51 ‘



SIXIEME CONSTANTE CORANIQUE ... 265
L'amour du triomphe et I'épreuve par Dieu de Ses adorateurs :
« Aprés qu'll vous a fait voir I'objet de vos convoitises »

SEPTIEME CONSTANTE CORANIQUE. ... ... ... ... ... 266
Ne pas aimer la médisance : « L'un d’entre vous aimerait-il manger
de la chair de son frére mort ? Non ! Vous détesteriez cela »

SIXIEME PARTIE
Mentions de 'amour dans le Coran

INtroduction ... 269

PREMIERE CONSTANTE CORANIQUE ... ... .. . 269
« Les Juifs et les Chrétiens disent :
- Nous sommes les fils de Dieu et Ses bien-aimés »

DEUXIEME CONSTANTE CORANIQUE. ... ... 271
« J'ai lancé sur toi un amour de ma part »
TROISIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... ... .. ... ... .. 272

Amour au sens de l'affection : « Le Miséricordieux leur accordera de
I'affection ». « Certes, mon Seigneur est Miséricordieux et Affectueux ».
« Il est Longanime, le Tout-Affectueux »

QUATRIEME CONSTANTE CORANIQUE ... ... . 274
Ne pas aimer est synonyme de ne pas croire :
« Il (Abraham) dit : — je n'aime pas ceux qui disparaissent »

CINQUIEME CONSTANTE CORANIQUE ... .. . 278
L'amour au sens de désir ardent :
« Tu ne guideras pas celui que tu aimes »

SIXIEME CONSTANTE CORANIQUE ... .. ... ... 280
Aimer au sens de préférer : « Seigneur ! La prison m’est préférable a

ce a quoi elles me convient ». « Quand ceux-ci dirent : “Joseph et son
frére sont plus aimés de notre pére que nous, alors que nous sommes
un groupe bien fort” »

SEPTIEME CONSTANTE CORANIQUE. ... ... ... 281
L'amour et la détestation « Dieu vous a fait aimer la Foi [...]
Et vous a fait détester la mécréance, la perversité et la désobéissance »

Ihsan BAADARANI @ Nabegha BABILI

A. = «Mais leur départ répugnaa Allah» ... 282
B.—LaversionchezDieu ... .. .. 282
C. - Les occurrences de 'aversion chezDieu .. ....................... ... . 283

50c

‘ traite_amour_coran_francais_C6.indd 302 @ 06/11/2016 19:32:51



D.-Lhostilitéetlahaine ... . 285
E.-Lahaineetlacontrainte ............... ... ... ... 286
F. -« Et ce a quoi que tu [Pharaon] nous a contraint comme magie» ... .. 288
G. - En dépit de la répulsion qu’en avaient les criminels / les mécréants /
les associateurs ... ... 289
F.—«Etla plupart dédaigne la vérité » ... «Ils ont de la répulsion pour
la révélation d'Allah » ... «lls ont de la répulsion pour Son agrément» .... 290
Conclusion
Approcher du plus du tiers du Coran a travers le mot Amour ... ..... 293
Table des matiéres . ... .. 295

SOIQI1BUI S3P 3|CR| @ UDIOD) 3] SUDP INOLY,| 9P M|

@

traite_amour_coran_francais_C6.indd 303 @ 06/11/2016 19:32:51 ‘



traite_amour_coran_francais_Cé6.indd 304 @ 06/11/2016 19:32:51



